

1 14 ľ جلدِ چېلرم مُفتی مُحَد تقی عُثمانی ترتيب، ترتيع مولاه عنايت التجلن 5 (Quranic Studies Publishers) Karachi, Pakistan. 

.

مواعظ عماني 1. . d 17 بد من ما - ان محمد بالالالالالالا وس المرد الريد ويحد وتلكي الله الله الله في " " " المن " في وطاحت من مر ممكن احتياط ب كام الماب، ليكن بحى كمابت ، طباعت اورجلد سازى ش سجواللطى بوجاتى ب-اكركى صاحب كوالي كمى غلطى كاعلم بوتو براه كرم مطلع فرما كرمنون فرما تم -علاءو يوبقد تحطوم كاياسيات بابتمام : خِفَر قَاتِينَ وينى وعلى كتابول كالتقيم مركز فيليكرام تجيئل : فالجند ٢٠٠٠ - ولان ٢٠٠٠ طبع جديد 1: حنفى كتب خانه محمد معاذ خان ترتيب ويتنتك: عمران خان درس اظامى كيلخ ايك مفيد ترين قون (92-21) 35031565, 35123130 : فيتبكرام جينل اى كى info@mmqpk.com : www.mmqpk.com : حمك www.maktabamaarifulguran.com آنلأن fb/onlinesharia : OHLIHE **Quranic Studies Publishers** 12121212121212121212 WWW.SHARIAH.com 75180-001-LUG ALIST LA OFMANNE Scan 2 Linie Lik آن لأن فريدارى كے لي تكريف لائى-శ్రీ ఫె న ని సి • فرالدين كالج والا،كراتي o اسلاى كتاب كمر، فيعل آباد • كمتبددارالعلوم، كرافي • كمتبدر شديد ، راوليندى • دارالاشامت، كراتي • كمتبد اسلاميد فيعل آباد ٥ كمتبه اصلاح وتليخ، حيد مآباد o كتبرر شديد. كمن • يت الترآن، كراتي • كمتبه مغدريه، راوليندى • اداره تاليفات الثرفير المان • دارالاخلاش، پشادر • كتة الرآن، كراي • اسلاىكتاب كمرددادليندى • كمتبرد تمانيه المادد • كمتبداحياءالعلوم ، كرك ٥ بيت الكتب ، كراتي • كمتبديت العلوم ولايور Spingto • كمتبه التي ، راوليندى • منزیک اسلام آباد • ادارة اسلاميات، كراتي رلابور • كمت سيداج شهيد، لابور • كمتبداجرار مردان • كتر مرفاروق، كراي • قرآن بحيد كل، مردان O القلاح يليشر(، لامور +1711-1911-10 0

بد الم الم الم الم المواطر عمال وش لفظ پېش لفظ بسمالله الرخين الرحييم الحدي لله رب العاليين ، والصلاة والسلام على رسوله <u></u> الكهيم وعلى آله وأصحابه أجمعين، وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يومر الدين مير ب والد ماجد حضرت مولانا مفتى محمد شفيع صاحب قدس اللدسرة ف بندے کو دارالعلوم 1969ء میں دورہ حدیث کی تحیل کے بعد ہی سے جعہ ک تقرير كرنے پر مقرر فرماديا تھا، شروع ميں اين لسبيلہ ہاؤس والے گھر كے قريب عزيزى معجد مي كئ سال جعه كى تقرير كرتا ربا، پھر حضرت والد صاحب را اليعد كى علالت کے بعد جامع مسجد نعمان لسبیلہ ہاؤس میں سالہا سال جمعے کی تقریر کی نوبت آتی رہی۔ <u>۱۹۹۹</u>ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمود صاحب راليتي كي وفات ہوئي جو جامع مسجد بيت المكرم ميں جمعہ يڑھايا كرتے یتھے اور ان کی تعلیمات کا فیض دور تک پھیلا ہوا تھا، اس موقع پر مجھے جامع مسجد لعمان لسبیلہ ہاؤس سے بیت المکرم منتقل کیا گیا اور دہاں 1999ء سے ۲۰۲۰ء تک جعد کی تقریر کا سلسلہ رہا۔ میرے شیخ عکرم حضرت ڈاکٹر عبد الحی عارفی صاحب قدس اللہ سرہ کی ۵

لين مين افظ مؤعظ عماني لبله بن سارم TIT وفات کے بعد میرے استاذ حضرت مولا نا سحبان محمود صاحب رضی کے کہم پر میں نے کسبیلہ ہاؤس کی جامع مسجد نعمان میں اور پھر بیت المکرم میں اتوار کے دن عصر کے بعد ایک اصلاحی مجلس کا سلسلہ شروع کیا، اس وقت میری تقریر یں محفوظ کرنے کا کوئی انتظام نہیں تھا اور نہ میں انہیں اس قابل سمجھتا تھا کہ انہیں شائع کیا T جائے، کمیکن میرے انتہائی مشفق دوست حضرت پروفیسر شمیم احمد صاحب (جو اس وقت''معارف القرآن' کا انگریزی ترجمہ کررہے تھے ) نے میرے معاون مولانا عبد اللدميمن صاحب سے بيخواہش ظاہر کی کہ وہ ان تقریروں کوريکارڈ کر 2 کے قلمبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پر ان اصلاحی بیانات اور کسی قدر جمع کے خطبوں پر شتمل ایک طویل سلسلہ''اصلاحی خطبات'' کے نام سے منظرِ عام پر آگیاجس کی اب غالبا ۲۵ جلدیں ہوچکی ہیں۔

تجرب سے معلوم ہوا کہ بفضلہ تعالیٰ ان کی اشاعت مفید ہوئی اور حضرات ائمہ وخطباء بھی اپنی تقاریر میں ان سے مدد لینے لگے اور عام مسلمانوں کو بھی عام فہم انداز میں دین کی بنیادی معلومات آسانی سے پہنچنے لگیں، اس کے علاوہ بندہ کو مختلف مواقع پر کراچی یا کسی اور شہر میں، بلکہ کسی اور ملک میں بھی اس طرح کی تقریروں کا موقع ملتا رہا اور متعدد احباب انہیں قلمبند کر کے شائع کرتے رہے اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموع بھی مرتب



مجھے ایک فکر ہمیشہ دامن گیررہی کہ اصلاحی بیانات میں بسا اوقات واقعات اور احادیث میں صحت کا اتنا اہتمام نہیں ہوتا جتنا مستقل تالیفات میں ہوتا ہے، اس لیے میں نے اپنے احباب میں سے مولانا عنایت الرحمن صاحب کو اس پر

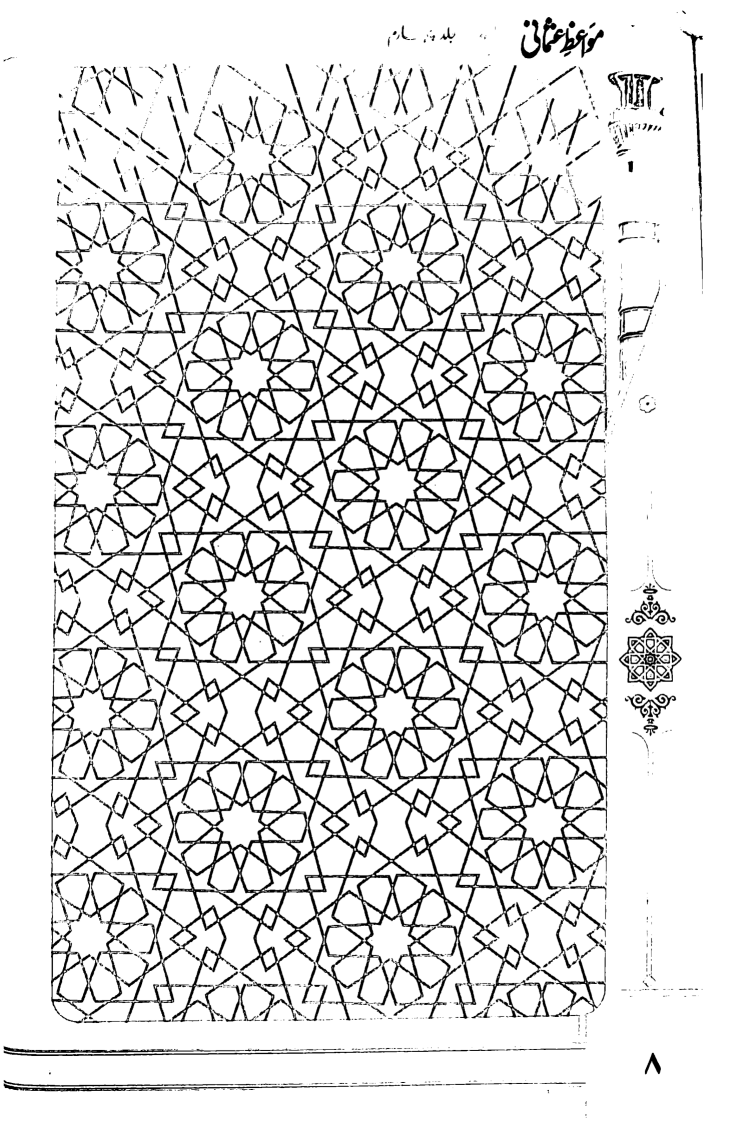
Y

بالم الم الم مواطعاً

**پش لفظ** 

نامزو کیا کہ وہ میری تقاریر میں بیان کردہ احادیث یا سلف کے دا تعات کی تعقیق وتخریج کریں اور جہاں غلطی ہوئی ہو، اس کی اصلاح کریں۔ میرے مشورے . سے وہ بیکام ماشاء اللد قابلیت کے ساتھ کرتے رہے ۔مولانا عنایت الرحن صاحب نے اس پر بیداضافہ کیا کہ 'اصلاحی خطبات'، ''اصلاحی مجالس'' اور بیانات کے 1 T مختلف مجموعوں کو بھی عنوانات و مضامین کی ترتیب سے مرتب کیا اور جو تقاریر ''البلاغ'' میں یا کسی دوسرے رسالے میں شائع ہوئی تھیں یا کسی کتاب کا جز تتحیس ان کا بھی استقصاء کرکے ایک نیا مجموعہ''مواعظ عثانی'' کے نام سے مرتب کردیا اور اس لحاظ سے بد بندہ کی تقاریر، مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ جامع مجموعه ہوگیا ہے اور حسب استطاعت اس میں تخریج و تحقیق کا بھی اہتمام ہےجس سے اس کے درجہ ُ استناد میں بھی اضافہ ہوگیا ہے۔ دل سے دعا ہے کہ اللہ تعالی عزیز موصوف کی اس کاوش کو اپنی بارگاہ میں قبول فرما کر اس بے عمل کے لیے ذخیرہ آخرت بنادیں اور اس سے عام و خاص مسلمانوں كوفائده يہنچ۔ آمين دارالعلوم كراچي ١٩ بنره محدثقي عثاني عفى عنهر ۱۵ /محرم سوم مواجع

Ľ



مواخط عثماني عرض ناشر عرض ناشر بسماللوالرخين الرحيم نحمد ما ونصلى على رسوله الكريم امابعد ! زير نظر كتاب سلسله "مواعظ عثاني" جلد جهارم "تعليم وتعلّم (حصه اوّل)" جو حضرت مفتی محمد تقل عثانی صاحب دامت برکاتہم کے خطبات، تقاریر اور مضامین کا تخریخ شدہ جامع اور مستند موضوع وار مجموعہ ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت بركاتهم كو اللدرب العزت في جوب بناه مقبوليت عطا فرمائي ے وہ محتاج تعارف نہیں۔ حضرت والا دامت برکاتہم بیک وقت مفسر، محدث، فقيه، ماهر معاشيات اسلامي، مؤرخ محقق، شاعر، اديب اور مبلغ و دائ اسلام ہیں۔ اسی دعوت وارشاد کا سلسلہ عرصۂ دراز سے ہفتہ واری مجلس کی صورت میں تا حال جاری ہے اور الجمد للد اس سے بلا مبالغہ لاکھوں انسانوں کو فائدہ ہور ہا ہے، جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور اسی دعوت وارشاد کی برکت سے بہت سارے غیر مسلم حلقہ بگوش اسلام ہوئے ہیں اور آج ایک کامیاب زندگی گزار رہے ہیں۔ حضرت والا دامت برکاتہم کے انہی بیانات ومواعظ سے علماء، طلباء اور خطباء كرام استفادہ كرتے چلے آرب بيں۔ اور حضرت والا دامت برکاتہم کے جملہ بیانات ومواعظ تحریراً اور تقریراً عوام الناس میں مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہور ہا ہے۔

فاضل مرتب نے اس مجموعہ میں شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثانی

عرض ناشر

أوراعهم

| اصلاحي مواعظ    | اصلاحی خطبات  | حضور من خالیک نے فر مایا |
|-----------------|---------------|--------------------------|
| خطبات دورهٔ مند | خطبات عثانى   | اصلاحی مجالس             |
| فردکی اصلاح     | نشری تقریریں  | در ب شعب الايمان         |
| ذكروفكر         | تربيتي بيانات | اصلاحٍ معاشره            |

The Islamic months

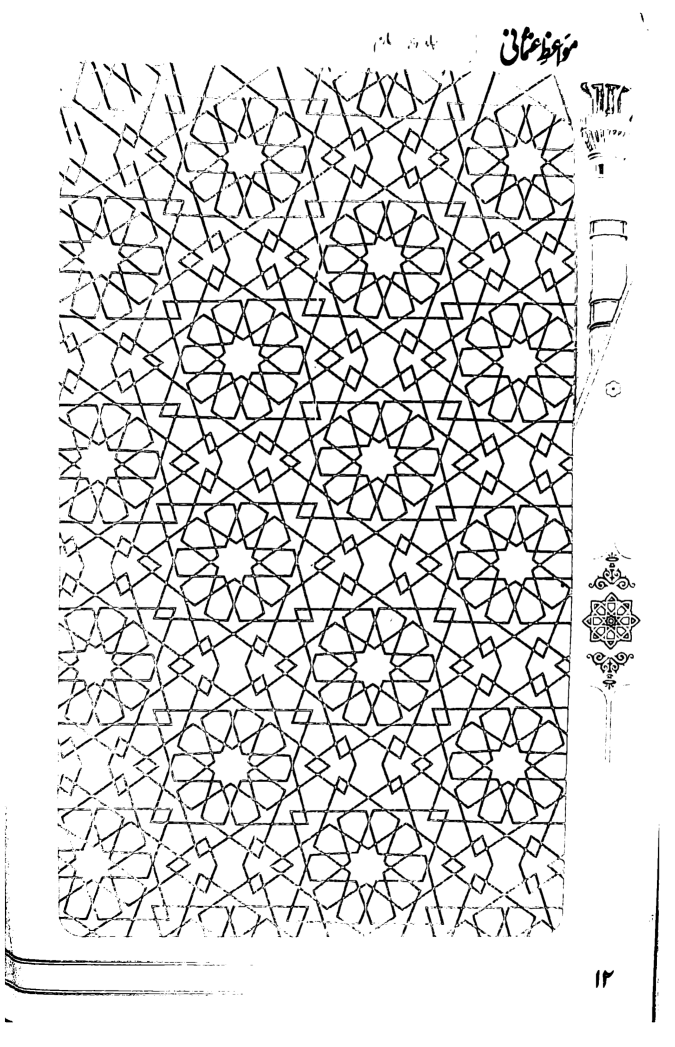
اور اس کےعلاوہ

آسان ترجمه قرآن اسلام اور جماری زندگ انعام الباری تقریر ترمذی جہانِ دیدہ سفر درسفر دنیا مرے آگے اسلام اور جدید معاشی مسائل اسلام اور جمارا معاشی نظام

کے منتخب مضامین، نیز ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شائع شدہ اور صوبی صورت میں محفوظ شدہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے بعض بیانات و خطبات کو شامل کیا ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پر اس کی تصحیح اور تحقیق کا اہتمام ہوا ہے۔ اس لحاظ سے بیہ مجموعہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے خطبات دمضامین کا جامع اور مستند ترین مجموعہ ہے۔ اس مجموعہ کی ترتیب، مرکاتہم کے خطبات دمضامین کا جامع اور مستند ترین مجموعہ ہے۔ اس مجموعہ کی تر تیب، مولا نا عنایت الرحمن صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پر ان کی نگرانی میں مولا نا عنایت الرحمن صاحب نے کی ہے۔ اس مجموعہ کی خصوصیات اور تحقیق وتخریح کا مرایقہ کار اس مجموعہ کی پہلی جلد'' ایمان و عقائد ونظریات (حصہ) اوّل' کے شروع میں درج ہے، اس کی مراجعت ان شاء اللہ مفید رہے گی۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ اس کاوش کو شرف قبولیت عطا فرئے اور اسے ادارہ کے جملہ احباب و معاونین کے لئے ذخیرۂ آخرت بنادے۔ آمین یا رب العالمین۔

خِصَرِ قَالَيْحِنْ (نَاظَم اداره) مِكْبَبْهُ عَانُولِلْقُلْ كَلْحِي





بالالله المراجع المواطق الم 

11

اجمالي فبرست عنوانات



| منحه       | مضامين                       |           |
|------------|------------------------------|-----------|
| <b>m</b> 1 | کا دائرہ کار                 | ا عقل     |
| ۲۳         | يلم .                        | ۲ دوسلے   |
| ۷۹         | روری سوالات سے پر ہیز کیجئے  | ۳ غیرض    |
| 91         | و مباحثه اور حجوث زک سیجئے . | ۴ بخث     |
| 111        | لب پيداكريں                  | ۵ سچیط    |
| 11-9       | يكهني اورسكهان كاطريقه       | ۲ دین     |
| 109        | لی تحقیق کرنا ضروری ہے       | ۲ بر جر   |
| 129        | کتے ہیں                      | ۸ لوگ     |
| 1/19       | بت سے بچنے                   | ۹ غلطنس   |
| ۲+۵        | وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال   | ۱۰ درس    |
| 119        | شوعكم وعلماء                 | ا فضيك    |
| ۲۳۱        | اتو ہین ہے بچیں              | ۱۲ علماءک |
| ror        | يل كريں                      | ۳۱ علم پڑ |

| نو(ا)ت<br>بخو(ا)ت | ا بال فهرست                  |             | لد ور سارم                      |       | لِلِع <b>مان</b> | ال مواعد                                                      |
|-------------------|------------------------------|-------------|---------------------------------|-------|------------------|---------------------------------------------------------------|
|                   | مغجر                         | Ľ           | مضايين                          | 0     | نمبر څار         | STEP                                                          |
|                   | r42                          |             | نے پکاراعمل کو                  |       | ١٣               |                                                               |
|                   | ra2                          |             | نے پکاراعمل کو<br>قرآن کی اہمیت | تعليم | 10               | -                                                             |
|                   | ۳•۳                          |             | قرآن                            |       | ۲۱               |                                                               |
|                   | <b>m</b> Im                  |             | ) د <i>ستو رِ</i> حیات          | قرآني | 12               |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  | ÷                                                             |
| ı.                |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  | :                                                             |
|                   |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  | 17.2.2<br>17.2<br>17.2<br>17.2<br>17.2<br>17.2<br>17.2<br>17. |
|                   |                              |             |                                 |       |                  | <u>्</u> र्ि<br>स्ट्री                                        |
|                   |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  | i ·                                                           |
| 1                 |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   |                              |             |                                 |       |                  |                                                               |
|                   | <del>renu prog</del> ense as | = <u>.1</u> |                                 |       |                  | 10                                                            |

L.....

•

بديب موعظمان القيراني المبت Merce A -----تفصيا ف صفحه عنوان 🖉 عقل کا دائرہ کار ۳1 <u>\_\_\_\_</u> ''بنیاد پرست'' ایک گالی بن چکی ہے ٣٣ اسلاماتزيش كيون؟ ۳۵ ہارے پا*س عقل موجود ہے* 20 كياعقل آخرى معيار ب؟ ٣٦ ذرائع علم 34 · · حواسِ خمسه · · اوران کا دائر ه کار 34 دوسرا ذریعهٔ <sup>علم</sup> <sup>در عقل</sup>' عقل کا دائر ه کار تیسرا ذریعه <sup>علم</sup>' وی الہی'' ٣۷ ٣٨ ۳۸ اسلام اور سیکولر نظام میں فرق وحی الہی کی ضرورت عقل دھوکا دینے والی ہے بہن سے نکاح خلاف عقل نہیں 39 ٣٩ r + r . 10

<sup>تار</sup>ميد فېت ِ

مواعدان بده ا

| صفحه       | عنوان                                           |      |
|------------|-------------------------------------------------|------|
| <b>MI</b>  | ی اور جنسی تسکین                                | 0    |
| ۴۲         | ں جواب ناممکن ہے                                |      |
| ٣٢         | ں اعتبار سے بداخلاقی نہیں                       |      |
| ٣٣         | ب کا تحفظ کوئی عقلی اُصول نہیں                  | نس   |
| ٣٣         | ی ہومن ارج (HUMAN URGE) کا حصہ ہے               | *    |
| ٣٣         | الہی سے آزادی کا متیجہ                          | ور   |
| <b>n</b> n | ل کا فریب                                       |      |
| ۳۵         | ل کا ایک اور فریب                               | äe   |
| ٢٦         | ل کی مثال                                       | äe - |
| ٣٧         | لمام اورسيكولرازم ميں فرق                       | -1   |
| ٣٨         | زادی فکر کے علم بردارادارے کا حال               | 1    |
| ٣٩         | ج کل کا سردے                                    |      |
| ۵.         | بیا آزادی فکر کانظریہ بالکل مطلق (Absolute) ہے؟ |      |
| ۵١         | ب کے پاس کوئی نیا تلا معیار (Yardstick) نہیں؟   | (A)  |
| or         | کسان کے پاس وحی کے علاوہ کوئی معیار نہیں        | ii j |
| ۵۳         | مرف مذہب معیار بن سکتا ہے                       | 0    |
| 5~         | مارے پاس اس کورو کنے کی کوئی دلیل نہیں ہے       | 7    |
| ۵۵         | س عکم کی ریزن (Reason ) میری سمجھ میں نہیں آتی  | 1    |
| ۶٦         | فرآن وحديث ميں سائنس اور شيكنالوجي              |      |
| 64         | سائنس اور فیکنالوجی تجربہ کا میدان ہے           |      |

به من المريد مور طرعتمان

تغييذبت

103 صفحه عنوان اسلام کے احکام میں کچک (Elasticity) موجود ب ۵۷ ان احکام میں قیامت تک تبدیلی نہیں آئے گ ٥८ اجتہاد کہاں سے شروع ہوتا ہے 58 خزير حلال ہونا چاہيے 51 سوداور تجارت میں کیا فرق ہے؟ 69 ایک دا قعہ ۲. آج کے مفکر کا اجتہاد ۲. مشرق میں بے تقلید فرنگی کا بہانہ 11 ووسلسلے كتاب الله .....رجال الله 71 دوسلسلے 44 قبرستان آباد کرے گا ۲2 انسان ادرجانور میں فرق 47 كتاب پڑھكرالمارى بنايخ 49 کتاب سے بریانی نہیں بنی 4. انسان کوعملی نمونے کی ضرورت ۷. تنها كتاب نہيں بھیجی گئ 41 کتاب پڑھنے کے لیے دونوروں کی ضرورت 41 حَسْبْنَا كِتَابْ الله كانعره 21 صرف رجال بھی کافی نہیں 2٣

16

ু উ

تفصيد فبهت

•

\_\_\_\_

مواعظ عماني بدين ان

| 05   |                                                        | _                         |
|------|--------------------------------------------------------|---------------------------|
| سفحه | عنوان                                                  | TIT                       |
| ۷۲   | مسلکِ معتدل                                            | N.V.                      |
| 21   | صحابہ کرام نی اللہ بنے بیددین کس طرح سیکھا؟            | - t                       |
| 22   | اللد تعالیٰ واسطے کے ذریعے عطافر ماتے ہیں              |                           |
| 29   | بی غیر ضروری سوالات سے پر ہیز کریں                     |                           |
| ٨٢   | کثرت سوال کانتیجہ                                      |                           |
| ٨٣   | س فتم کے سوالات سے پر ہیز کیا جائے                     | j<br>I                    |
| ٨٣   | فضول سوالات میں لگانا شیطان کا کام ہے                  |                           |
| ٨٣   | حکم شرعی کی علّت کے بارے میں سوال                      |                           |
| ٨٥   | علّت کے بارے میں سوال کا بہترین جواب                   |                           |
| ۲۸   | الله تعالیٰ کی حکمتوں اور مصلحتوں میں دخل مت دو        |                           |
| ٢٨   | صحابہ کرام فی اللہ '' کیوں'' سے سوال نہیں کیا کرتے تھے |                           |
| ٨٢   | بیاللہ کی محبت اور عظمت کی کمی کی دلیل ہے              | <u>হি</u> টিৰ<br>কেন্ড্ৰু |
| ٨٨   | بیچ اورنو کر کی مثال                                   | Ne v<br>En                |
| ٨٩   | خلاصه                                                  |                           |
| 91   | بحث دمباحثه اورجموٹ ترک کیچیے                          |                           |
| 91~  | ایمانِ کامل کی دوعلامتیں                               |                           |
| ٩٣   | مذاق ميں جھوٹ بولنا                                    |                           |
| 90   | حضور سالی اید ای کم مذاق کا ایک واقعہ                  |                           |

۱۸

ł

بلد الم الله المواطقان

تشيونبتشر

SUL عنوان . ۲ ز<sup>۲</sup> صفحه صور سل الا المال عندات كا دومرا واقعه 97 حضرت حافظ ضامن شهيد رايتيد اوردل ككى 92 حضرت محمد بن سيرين ركتيميه اور قبيقهم 92 حدیث میں خوش طبعی کی ترغیب 98 حضرت ابو بکر صدیق رضانته، اور جھوٹ سے پر ہیز 99 مولانا محمدقاسم صاحب نانوتوی جلنکہ اور جھوٹ سے پر ہیز 1++ آج معاشرے میں تھلے ہوئے جھوٹ 1+1 بحث ومباحثة سے پر ہیز کریں 1+1 اپنی رائے بیان کرکے علیحدہ ہوچا تیں 1+1 سورۂ کافرون کے نزول کا مقصد 1+14 دوسرے کی بات قبول کرلو در نہ چھوڑ دو 1+4 ایک لامتناہی سلسلہ جاری ہوجائے گا 1+4 مناظره مفيذنبين 1.4 فالتوعقل والے بحث ومباحثه كرتے بيں 1+1 بحث ومباحثہ سے ظلمت پیدا ہوتی ہے 1+1 جناب مودودی صاحب سے مباحثہ کا ایک واقعہ 1+9 سچی طلب پیدا کریں اور فضول سوال و بحث و پی - ب این مباعثہ سے پی چھوٹے سے علم سیکھنا 110

يەن بېت ر

ł

مواعظ عماني المناسبان

| صفحہ         | عنوان                                                      | TITA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 116          | علم احتیاح چاہتا ہے                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11 <b>1</b>  | حضرت مفتى اعظم راصيحييه اور طلب علم                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 112          | حصرت مفتى اعظم راليميه كاقول زرس                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11A          | حضرت تقانوی <sub>ج</sub> انش <sub>ک</sub> کی مجلس کی برکات |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 119          | آگ مانگنے کا دا قعہ                                        | D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 17+          | طلب کی چنگاری پیدا کرو                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 111          | درس کے دوران طلب کا مشاہدہ                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| IFF          | کلام میں تا ثیر من جانب اللہ ہوتی ہے                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| IFF          | حضرت فضيل بن عياض رطيطيه كا واقعه                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1816         | ازدل خیزد بردل ریز د                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 120          | مختفرحدیث کے ذریعے نقیحت                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 12.1         | چھ چرزیں                                                   | 6*0.<br>8.2.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 12           | پہلی چیز:فضول بحث ومباحثہ                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 112          | وقت کی قدر کرو                                             | Construction of the second sec |
| 117          | گويائى عظيم نعمت                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 119          | حضور ملايفاتيهم كي تفسيحت                                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 119          | صحابه رین پیشی اور بزرگانِ دین کا طرزِعمل                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11.          | اصلاح كاايك واقعه                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| I <b>m</b> I | آج کل کی پیری مریدی                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 184          | مذہبی بحث ومباحث                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              |                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

л. Н بلد بن الم

القيرية

|                                           | صفحه            | اره ا<br>مخوان                                                                        |
|-------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| T AND | 1177            | فالتوعقل والے                                                                         |
| <b>u</b> .                                | 1846            | یزید کے ضق کے بارے میں سوال کا جواب<br>سوالات کی کثرت سے ممانعت                       |
|                                           | ۳ <b>۱</b> ۳۰۱۲ | سوالات کی کثرت سے ممانعت                                                              |
|                                           | 120             | احکام کی حکمتوں کے بارے میں سوالات                                                    |
|                                           | 180             | ایک مثال                                                                              |
|                                           | Img             | دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ                                                         |
| į                                         | 162             | ترجمه کريث                                                                            |
|                                           | 100             | دین سکھنے کا طریقہ ہے صحبت<br>''صحبت'' کا مطلب                                        |
| I                                         | 166             | «محبت، كامطلب                                                                         |
|                                           | 16.6            | صحابہ ریخن جنین نے سطرح دین سیکھا؟                                                    |
|                                           | 180             | اچھی صحبت اختیار کر د                                                                 |
|                                           | 16.1            | دوسلسلے                                                                               |
|                                           | 182             | اپنے چھوٹوں کا خیال                                                                   |
|                                           | 1~2             | اپنے چھوٹوں کا خیال<br>گھر سے دور رہنے کا اصول                                        |
|                                           | 150             | دومرے حقوق کی ادائیگی کی طرف توجہ                                                     |
|                                           | 11" 1           | ا تناعلم سیکھنا فرض عین ہے<br>بینلم فرض کفاریہ ہے<br>دین کی با تنیں گھروالوں کو سکھاؤ |
| , i<br>i                                  | 10+             | بیعلم فرض کفابیہ ہے                                                                   |
|                                           | 10+             | دین کی با نیں گھروالوں کو سکھاؤ                                                       |
|                                           | 101             | اولاد کی طرف سے تحفلت                                                                 |
|                                           |                 |                                                                                       |
|                                           | <u></u>         |                                                                                       |

تفيي فبست et pat مواغط عماني صلحه عنوان 101 س طرح نماز پڑھنی ہے نمازسنت کے مطابق پڑھیے 101 F- 1 حضرت مفتى اعظم رطيميه كانمازكى درسى كاخيال 101 نماز فاسد ہوجائے گ 100 صرف نیت کی درت کافی نہیں 100 اذان کی اہمیت 101 بزيكوامام بنائي 101 بڑے کو بڑائی دینا اسلامی ادب ہے 102 💮 ہر خبر کی تحقیق کرنا ضروری ہے (169 تمہيدوتر جمہ 111 آيت کا شانِ نزول 171 قاصد کے استقبال کے لیے بستی سے باہر لکلنا 177 حضرت وليدبن عقبه فنافش كاواليس جانا 1117 تحقيق كرنے پر حقيقت واضح ہوئی 1 170 ى سنائى بات پرىقىن نېيى كرنا چاہيے 140 افواہ پھیلانا حرام ہے 177 آج کل کی سیاست 144 حجاج بن يوسف كى غيبت جائزنييں 174 ین ہوئی بات آ کے تھیلا نا جھوٹ میں داخل ہے 114 11

تفيرة بت 07 صلحہ عنوان <u>سل</u>تحقیق کرو، پھرزبان <u>سے نکالو</u> 144 افواہوں پر کان نہ دھریں جس سے شکایت پنجی ہواس سے پوچھ لیں 179 II 12+ باتوں کو بڑھا چڑھا کر پش کرنا 121 مکی ہوئی بات زبان سے لکلے 121 حضرات محدثين رطيقيه كي احتياط 121 ť., ایک محدث کا دا تعہ 121 حدیث کے بارے میں ہمارا حال 121 حکومت پر بہتان لگانا 121 دینی مدارس کے خلاف دہشت گرد ہونے کا پرو بیگنڈا 1414 دین مدارس کا معائنه کرلو 120 غلط مفروضے قائم کرکے بہتان لگانا 124 پېلے خبر کی تحقیق کرلو 124 و لوگ کہتے ہیں 129 و غلط نسبت سے بچے ۱۸۹ حدیث کا مطلب بیبھی جھوٹ ادر دھوکا ہے 191 191 اپنے نام کے ساتھ' فاروتی''،''صدیقی'' لکھنا 191

مواخطِعْماني تفيي فبت لبلد وبرام صفحه عنوان The star کپڑوں سے تشبیہ کیوں؟ 191 جولا ہوں کا'' انصاری' 'اور قصائیوں کا'' قریش'' لکھنا 1917  $\overline{\phantom{a}}$ نسب اور خاندان فضلیت کی چزنہیں 190 · <sup>، مُتَبَ</sup>نَّىٰ ، كوهيق باپ كى طرف منسوب كريں 197 حضرت زيدين حارثه مخاففة كاواقعه 197 ابنے نام کے ساتھ' مولانا'' لکھنا 199 ابنے نام کے ساتھ' پروفیسز' لکھنا \*\*\* i لفظ" ڈاکٹر'' لکصنا 1++ جبیااللہ نے بنایا ہے دیے ہی رہو 1+1 مال داري كا اظهمار 1+1 نعمت خداوندی کا اظہار کریں 1+1 عالم کے لیے علم کا اظہار کرنا ۲۰۳ درس وتدريس كرساته اصلاح اعمال (++0) کثرت ذکر اور اصلاح اعمال رکن طریق ہیں 1+4 کسی <del>شیخ</del> کی طرف دجوع کرنے کا مقصد ۲•۸ زمانة طالب على ميں كثرت ذكر مناسب تهيں ۲+۸ مشغول علم ے کثرت ذکر کا مقصود حاصل ہے 1.9 طالب علم کو کچھ ذکر ضرور کرنا چاہیے 7+9 ·· علم، کومقصود زندگ بنانے والوں کی حالت 11+

| صلحہ ا                                                                                       | عنوان<br>                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| на<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1 | س عالم کو عابد پر فضیلت حاصل ہے؟                                                            |
| rir                                                                                          | س عالم کو عابد پر فضیلت حاصل ہے؟<br>حدیث میں عالم اور عابد ہے کون مراد ہیں؟                 |
| rir                                                                                          | <sup>(23</sup> م)'عمل اور طاعت کے بغیر بے کار ہے                                            |
| ۲۱۳                                                                                          | آپ کو'' قلت'' سے مقصود حاصل ہے<br>'' <sup>ق</sup> طبی'' پڑھ کرا یصال ثواب                   |
| rim                                                                                          | <sup>(وطب</sup> ی)' پڑھ کرایصال ثواب                                                        |
| 110                                                                                          | زماندطالب على ميں اصلاح اعمال                                                               |
| *17                                                                                          | ابتدا" تصد استبیل" کامطالعه                                                                 |
| r12                                                                                          | ''مکاتبت'' کے ذریعے اصلاح کا آغاز                                                           |
| riz                                                                                          | '' تربیت السالک'' مکاتبت کانمونہ ہے                                                         |
| <b>(719</b> )                                                                                | فضيلت علم وعلماء                                                                            |
| rr                                                                                           | دینی مدارس کی اہمیت                                                                         |
| > <b>rr</b>                                                                                  | دیگراسلامی مما لک کا حال                                                                    |
| ٢٢٣                                                                                          | بیانڈ دنیشی اسلام ہے                                                                        |
| rro                                                                                          | مسلمالوں کی پسق                                                                             |
| rry                                                                                          | قول وفعل میں تضاد                                                                           |
| rr2                                                                                          | اكام ديوبندكي خدمات                                                                         |
| rrq                                                                                          | اکابر دیو بندکی خدمات<br>دارالعلوم س چیز کانام ہے؟<br>امام رازی اور شیطان<br>جنہاعلم کو شیس |
| rrq                                                                                          | امام رازی اور شیطان                                                                         |
| <b>rr</b> 1                                                                                  | تنهاعكم كحونبيس                                                                             |

تغيي فہتر · L. y at مواعظوعماني مىلى عنوان 171 املاح كاطريقه 177 محابهكرام يتنهيه اورالقابات کون افضل ہے؟ 177 محبت کی بر کت اہل اللہ کی مثال ۲۳۴ 1774 د يوبندنام بے پورے دين کا 172 حفزت ميال صاحب وتفتي اوركيا مكان 172 دارالعلوم كاامتياز 129 المعلاء کی توہین سے بچیں ا ۳۲ گناہ کے کاموں میں علماء کی اتباع مت کرو ۲۳۳ عالم كاعمل معتبر جونا ضرورى نهيس 110 عالم سے بد کمان نہ ہونا چاہیے 114 علاءتمہاری طرح کے انسان ہی ہیں ٢٣٦ علماء کے حق میں دعا کرو 112 عالم بِحُل بھی قابل احترام ہے 172 علماء تصقعلق قائم ركھو ۲۳۸ ايک ڈاکو پيرين گيا 109 مريدين کي دعا کام آئي 10+

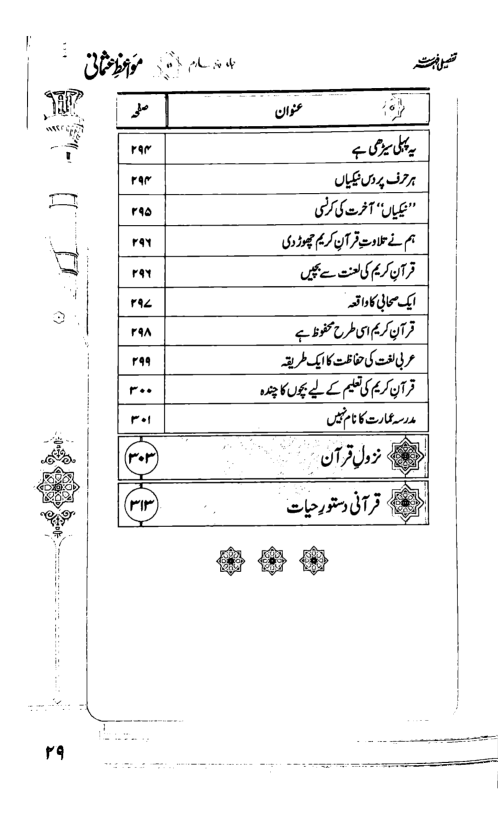
.27

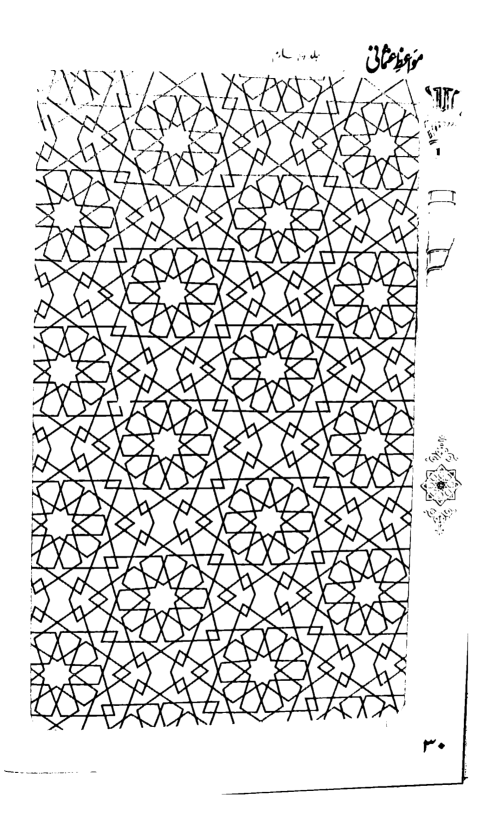
\_\_\_\_

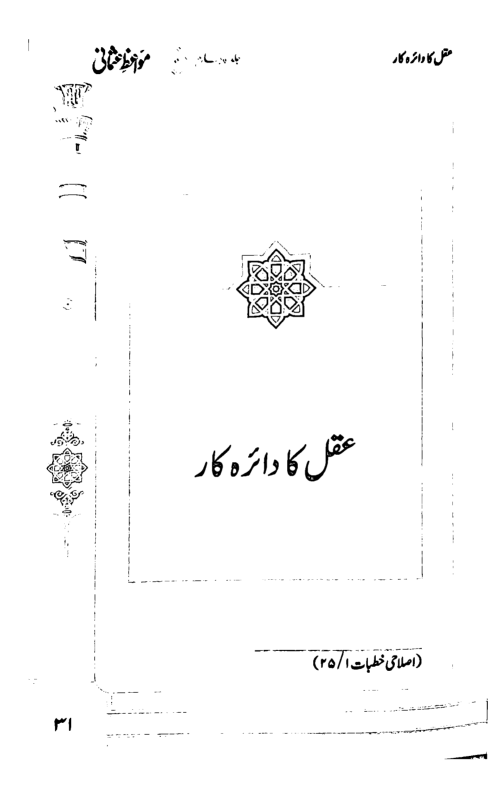
| ·,                        | عنوان                                 | صلحه        |
|---------------------------|---------------------------------------|-------------|
| م <b>بحل ک</b>            | ں کریں                                | rom         |
| بزرگوں کافیض              |                                       | r00         |
| عالمی پریشانی کاعلاج      | 3                                     | 101         |
| صرف جماعتين كافي تبير     |                                       | <b>r</b> 02 |
| اصلاح نفس مقدم ہے         |                                       | ran         |
| ابنااحتساب كري            |                                       | ry.         |
| علم سے مقصود عمل ہے       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ry.         |
| دارالعلوم ديوبند كاامتياز |                                       | 117         |
| احتياط اے کہتے ہیں        | <u> </u>                              | 117         |
| م دردی اورایتار<br>م      |                                       | <b>ryr</b>  |
| حضرت نانوتو ی روشید به    |                                       | ryr         |
| اللدوالوں کے پاس کیا      |                                       |             |
| في علم نے پکا             | ، پکاراعمل کو                         | (ry2)       |
| ہفتہ داری اصلاحی مجلس ک   | س کا مقصد                             | ۲۷۰         |
| علم عمل کو پکارتا ہے      |                                       | r21         |
| علم پر عمل كيون بيس؟      |                                       | r2r         |
|                           | برہو گئے وہ خسارے میں ہے              | r2m         |
| زندگی کا سرمایه پکھل رہا  | جاب                                   | 121         |

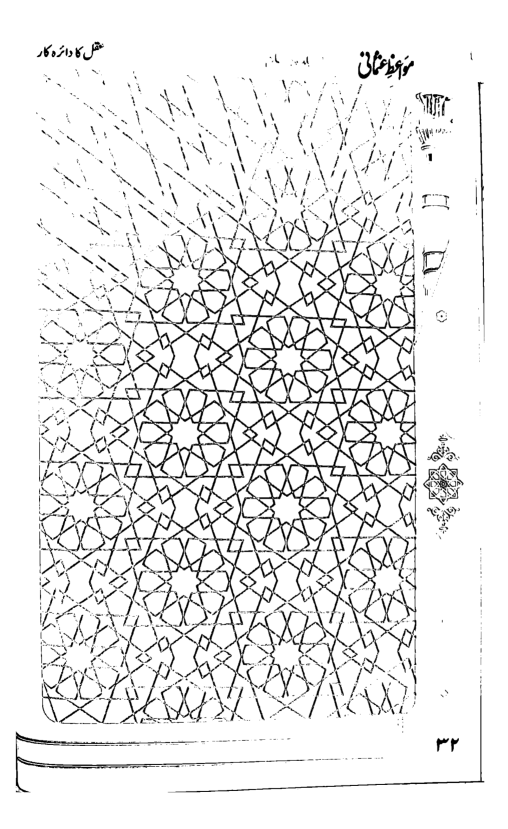
-

|          | عنوان                                                                              | صلحه        |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|          | حفرات صحابه كرام وتكاتنته كالمعمول                                                 | rzr         |
| 1        | اپنی اصلاح کی قکر کریں                                                             | 124         |
|          | اپنے اندر اصلاح لانے کا طریقہ                                                      | 124         |
|          | آخرت سے پہلے دنیا میں اپنا حساب کرلو                                               | ۲۷۸         |
|          | ا پڼ زندگي کا جائزه لو                                                             | ٢٨٠         |
|          | سنتوں کی ڈائری                                                                     | rai         |
|          | حضرت تقانوي دليظبه كاايك واقعه                                                     | rar         |
| -        | اسوہ رسول اکرم سان شی کھنے کی وجہ                                                  | r/m         |
|          | سنت پر عمل کرنے والا اللہ کامحبوب ہوتا ہے                                          | r/1         |
|          | محبت کی خاصیت                                                                      | rar         |
| -4       | اللد تعالیٰ تک پہنچنے کے بےشاررائے ہیں                                             | 140         |
| ير<br>10 | حفزت مجددالف ثانى رطيحتيه كامقوله                                                  | <b>FA1</b>  |
| (je<br>S | 💱 تعلیم قرآن کی اہمیت                                                              | TAL         |
|          | تهير                                                                               | r9+         |
|          | آیت کی تشریح<br>قرآنِ کریم کے تین حقوق                                             | r9•         |
|          | قرآنِ کریم کے تین حقوق                                                             | <b>r</b> 91 |
|          | تلادت قر آن خود مقصود ہے                                                           | rgr         |
|          | - ہلادتِ قرآن خود مقصود ہے<br>قرآنِ کریم اور فن تجوید<br>قرآنِ کریم اور علمِ قراءت | r 97"       |
|          | قرآن كريم ادرعكم قراءت                                                             | r91"        |









متل كا دائره كار بلد بنام المن مواطقان برايشه ارَج<sup>ر</sup> ارَجَم عقل کا دائرہ کار  $\odot$ الحدد لله ربِّ العالبين\_والعاقبة للمتّقين\_ والصلوة والسلام على رسولم الكربيم. وعلى آله واصحابه اجمعين\_ أمتالعدا میرے لیے اس اکیڈی کے مختلف تربیتی کورسز میں حاضری کا بیہ پہلا موقع نہیں ب، بلکہ اس سے پہلے بھی جو تربیتی کورسز منعقد ہوتے رہے ہیں۔ ان سے بھی خطاب کرنے کا موقع ملا۔ اس مرتبہ مجھ سے بد فرمائش کی گئی کہ میں "اسلامائزيش آف لاز" (Islamization of Laws) كيسليط من آب حضرات سے کچھ گفتگو کروں۔ انفاق سے' 'اسلاما رَزِیش آف لاز'' کا موضوع بڑا طویل اور ہمہ گیر بے اور مجھ اس دقت ایک اور جگہ بھی جانا ہے۔ اس لیے دقت بھی مخصر ہے، لیکن اس مخصر سے دقت میں ''اسلامائزیشن آف لاز'' کے صرف ایک پہلو کی طرف آب حضرات کی توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں۔

معلى فا «الرو فار مواغط عماني ''بنیاد پرست'' ایک گالی بن چکی ہے جب بیہ آواز بلند ہوتی ہے کہ ہمارا قانون، ہماری معیشت، ہماری ساست ی ہماری زندگی کا ہر پہلو اسلام کے سانچ میں ڈھلنا چاہیے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیوں 1-1 وملنا چاہیے؟ اس کی کیا دلیل ہے؟ میسوال اس لیے پیدا ہوا کہ آج جم آیک ایے معاشر میں زندگی گزارر ہے ہیں، جس میں سیکور تصورات (Secular Ideas) اس دنیا کے دل و دماغ پر چھائے ہوئے ہیں اور سے بات تقریباً ساری دنیا میں بطور ایک مسلمہ مان لی گئ ہے کہ کسی ریاست کو چلانے کا بہسترین سسٹم سیکور مٹم (Secular System) ہے اور اس سیکورازم (Secularism) کے دائرے میں رہے ہوئے ریاست کو کامیابی کے ساتھ چلایا جاسکتا ہے۔ ایے ماحول میں جہاں دنیا کی بیشتر ریانتیں بڑی سے لے کر چھوٹی تک، وہ نہ صرف یہ کہ سیکولر (Secular) ہونے کا دعویٰ کرتی ہیں بلکہ اس پر فخر بھی کرتی ہیں۔ ایسے معاشرے میں بیآ واز بلند کرنا کہ ' ہمیں اپنے ملک کو، اپنے قانون کو، اپنی معیشت اور سیاست کو، اپنی زندگی کے ہر شعبے کو اسلامائز (Islamize) کرنا چاہیے' یا دوسر الفظول میں بیا کہا جاتے کہ معاشرے کو چودہ سو سال پرانے اُصولول کے ماتحت چلانا چاہیے، تو بیہ آواز آج کی اس دنیا میں اچھنپی اور اجنبی معلوم ہوتی ہے اور اس کوطرح طرح کے طعنوں سے نوازا جاتا ہے۔ بنیاد پرستی اور فنڈ امینٹل ازم (Fundamentalism ) کی اصطلاح ان لوگوں کی طرف سے ایک گالی بنا کر دنیا میں مشہور کر دی گنی ہے اور ان کی نظر میں ہر وہ مخص بنیاد پرست (Fundamentalist) ہے جو بیہ کہے کہ''ریاست کا نظام دین کے تابع ہونا چاہے، اسلام کے تابع ہونا جاہے۔'' ایسے مختص کو بنیاد

بد الم الله المواطقان عقل كا دائره كار پرست کا خطاب دے کر بدنام کیا جارہا ہے، حالانکہ اگر اس لفظ کے اصل معنی پر خور کیا جائے تو یہ کوئی بڑا لفظ نہیں تھا۔ فنڈ امیطلسٹ کے معنی سے ہیں کہ جو بنیادی اُصولوں (Fundamental Principles) کو اختیار کرے، کیکن ان لوگوں نے اس کو گالی بنا کرمشہور کردیا ہے۔ اسلامائزیشن کیوں؟ اس مجلس میں، میں صرف اس سوال کا جواب دینا چاہتا ہوں کہ ہم کیوں ابنی زندگی کواسلامائز کرنا چاہتے ہیں؟ اور ہم ملکی قوانین کو اسلام کے سانچے میں كيون د هالنا جائ بين؟ جبكه دين كى تعليمات چوده سوسال بلكه بيشتر تو مزاربا سال يراني بير\_ 🖉 ہمارے یاس عقل موجود ہے اس سلسلے میں، میں جس پہلو کی طرف توجہ دلانا چاہتا ہوں وہ سے سے کہ ایک سيكور رياست ( Secular State ) جس كولا ديني رياست كها جائے، وہ اين نظام حکومت اور نظام زندگی کو کس طرح چلائے؟ اس کے لیے اس کے پاس کو تی اُصول موجود نہیں ہیں، بلکہ یہ کہا جاتا ہے کہ ہمارے پاس عقل موجود ہے، ہمارے پاس مشاہدہ اور تجربہ موجود ہے، اس عقل، مشاہدے اور تجربے کی بنیاد پرہم مدفیملہ کر سکتے ہیں کہ ہماری اس دور کی ضرور یات کیا ہیں؟ اس کے تقاضے کیا ہیں؟ اور پھر اس کے لحاظ ہے کیا چیز ہماری مصلحت کے مطابق ہے؟ اور پھر اس مصلحت کے مطابق ہم اپنے توانین کو ڈھال سکتے ہیں۔ بدلتے ہوئے حالات میں ہم اس کے اندر تبدیلی لا سکتے ہیں اور ترتی کر سکتے ہیں۔ 

مواطعتان مراجع الدور ال عقل کا دائرہ کار میں ہے؟ ایک سیکولر نظام حکومت میں عقل، تجربے اور مشاہدے کو آخری معیار قرار دیا گیا ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ یہ معیار کتنا مضبوط ہے؟ کیا یہ معیار اس لائق TT. ب کہ قیامت تک آنے والی انسانیت کی رہ نمائی کر سکے؟ کیا یہ معیار تنہا عقل کے بھروت پر، تنہا مشاہدے اور تجربے کے بھروت پر ہمارے کیے کافی ہوسکتا ہے؟ فرائع علم اس کے جواب کے لیے جمیں یہ دیکھنا ہوگا کہ کوئی بھی نظام جب تک اپن پشت پراپنے پیچیے علمی حقائق کا سرمایہ نہ رکھتا ہو، اس وقت تک وہ کامیابی سے نہیں چل سکتا اور کسی بھی معاملے میں علم حاصل کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے انسان کو کچھ ذرائع عطا فرمائے ہیں۔ ان ذرائع میں سے ہرایک کا ایک مخصوص دائرہ کار ہے۔ اس دائرہ کار تک وہ ذریعہ کام دیتا ہے اور اس سے فائدہ اُتھایا جاسکتا ہے، لیکن اس سے آگے دہ ذریعہ کامنہیں دیتا اس سے فائدہ نہیں اُٹھایا جاسکتا۔ 🔅 " حوال خمسه 'اوران کا دائره کار مثال کے طور پر انسان کوسب سے پہلے جو ذرائع عطا ہوئے وہ اس کے حوالِ خمسہ ہیں، یعنی آئکھ، کان، ناک اور زبان وغیرہ۔ آئکھ کے ذریعے دیکھ کر بہت ی چیزوں کاعلم حاصل ہوتا ہے۔ ہاتھ کے ذریعے چھو کر حاصل ہوتا ہے، لیکن علم کے بیہ پانچ ذرائع جو مشاہدے کی سرحد میں آتے ہیں، ان میں سے ہر

1 بدينا مواطعتان متل کا دائرہ کار ایک کا ایک دائرہ کار ہے۔ اس دائرہ کارے باہر وہ ذریعہ کام نہیں کرتا، آگھ د کھ سکتی ہے لیکن سن میں سکتی، کان سکتا ہے لیکن د کھ مہیں سکتا۔ ناک سوکھ سکتی ب، دیکی میں سکتی۔ اگر کوئی مخص یہ چاہے کہ میں آ کھ تو بند کرلوں ادر کان ہے دیکھنا شروع کردوں تو اس مخص کوساری دنیا احق کیے گی۔ اس لیے کہ کان اس کام کے لیے نہیں بنایا گیا۔ اگر کوئی شخص اس سے کم کہ تمہارا کان نہیں د کچ سکتا، اس کیے کان سے دیکھنے کی تمہاری کوشش بالکل بے کار ہے۔ جواب میں وہ شخص کیے کہ اگر کان دیکھ نہیں سکتا تو وہ بے کارچیز ہے تو اس کو ساری د نیا احمق کی کے اس لیے کہ وہ اتن بات بھی نہیں جانبا کہ کان کا ایک دائرہ کار  $\odot$ ب، ال حد تك وہ كام كرے گا۔ اس سے اگر آنكھ كا كام لينا چاہو گے تو وہ نہیں کر کے گا۔ وسرا ذريعه علم درعقل، پھر اللد تعالی نے جمیں علم کے حصول کے لیے بیہ پانچ حواس عطا فرمائ ہیں۔ ایک مرطے پر جاکر ان یانچوں حوال کی پرواز ختم ہوجاتی ہے۔ اس مرحلہ ير ندتو آنکوكام دين ب، ندكان كام ديتا ب، ندزبان كام دين ب، ند باته كام دیتا ہے، یہ وہ مرحلہ ہے جہاں اشیاء براہِ راست مشاہدہ کی گرفت میں نہیں آتیں۔ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے ہمیں اور آپ کوعلم کا ایک اور ذریعہ عطا فرمایا ہے اور وہ بے "عقل" ۔ جہال پر حواس خمسہ کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں وہاں پر ··· تقل' کام آتی ہے، مثلاً میرے سامنے یہ میز رکھی ہے، میں آنکھ سے دیکھ کر یہ بتاسکتا ہوں کہ اس کا رنگ کیا ہے؟ ہاتھ سے چھو کر معلوم کرسکتا ہوں کہ بیتخت لکڑی کی ہے اور اس پر فارمیکا لگا ہوا ہے، لیکن اس بات کاعلم کہ یہ میز وجود میں ۳۷

عقل كا دائره كار جہاں عقل کی پرواز ختم ہوجاتی ہے۔ لہذا جس جگہ ''وجی الہی''آتی ہے، اس جگہ پر عقل کو استعال کرنا بالکل ایا ہی ہے جیسے کہ آئھ کے کام کے لیے کان کو استعال کرنا۔کان کے کام کے لیے آ کھ کو استعال کرنا۔ اس کے ہر گز سمعن نہیں کہ عقل بے کار ب، نہیں بلکہ وہ کار آمد چیز ہے، بشرطیکہ آپ کو اس کے دائرہ کار (Jurisdiction) میں استعال کریں۔ اگر اس کے دائرہ کار سے باہر استعال کریں گے تو بیہ بالکل ایہا ہی ہوگا جیسے کوئی پخص آ نکھ اور کان سے سوتکھنے کاکام کے۔ 🛞 اسلام اور سیکولر نظام میں فرق اسلام اور ایک سیولر نظام حیات میں یہی فرق ہے کہ سیولر نظام میں علم کے یہلے دو ذرائع استعال کرنے کے بعد زک جاتے ہیں۔ ان کا کہنا ہیہ ہے کہ انسان کے پاس علم کے حصول کا کوئی تیسرا ذریعہ نہیں ہے، بس ہماری آ نکھ، کان، ناک ہے اور ہماری عقل ہے، اس سے آ کے کوئی اور ذریعہ علم نہیں ہے اور اسلام یہ کہتا ہے کہ ان ددنوں ذرائع کے آگے تمہارے پاس ایک اور ذریعہ علم بھی ہے اور وہ ہے'' وحی الہی'۔ 🛞 وى البي كي ضرورت اب دیکھنا ہی ہے کہ اسلام کا بید دعویٰ کہ عقل کے ذریعے ساری باتیں معلوم نہیں کی جاسکتیں، بلکہ آسانی ہدایت کی ضرورت ہے، دحی الہمی کی ضرورت ہے، پغیروں اور رسولوں کی ضرورت ہے، آسانی کتابوں کی ضرورت ہے۔ اسلام کا یہ دعویٰ ہمارے موجودہ معاشرے میں کس حد تک درست ہے؟

عقل کا دائرہ کار مواخط عماني عقل دھوکا دینے والی ہے آج کل عقل پرتی (Rationalism) کا بڑا زور ہے اور کہا جاتا ہے کہ ہر چر کو عقل کی میزان پر پر کھ کر اور تول کر اختیار کریں گے، کیکن عقل کے یاس 11 كونى ايها لكابندها ضابطه (Formula) اوركونى لكابندها أصول (Principle) نہیں ہے، جو عالمی حقیقت (Universal Truth) کی حیثیت رکھتا ہو۔جس کو ساری دنیا کے انسان تسلیم کرلیں اور اس کے ذریعے وہ اپنے خیر وشر اور اچھائی و برائی کا معیار تجویز کر سکیں۔ کون سی چیز اچھی ہے؟ کون سی چیز برگ ہے؟ کون س چز اختیار کرنی چاہیے؟ کون سی چز اختیار نہیں کرنی چاہیے؟ یہ فیصلہ جب ہم عقل کے حوالے سے کرتے ہیں تو آپ تاریخ اُٹھا کر دیکھیے، اس میں آپ کو بی نظر آئے گا کہ اس عقل نے انسان کو اتنے دھوکے دیے ہیں جس کا کوئی شار اور حد و حساب ممکن نہیں۔ اگر عقل کو اس طرح آزاد چھوڑ دیا جائے تو انسان کہاں سے کہاں پینج جائے۔ اس کے لیے میں تاریخ سے چند مثالیں پیش کرتا ہوں۔ 🔅 بہن سے نکاح خلاف عقل نہیں آج سے تقریباً آٹھ سوسال پہلے عالم اسلام میں ایک فرقہ پیدا ہوا تھا۔ جس كو" باطنى فرقة "اور" قرامط" كہتے ہيں۔ اس فرقے كا ايك مشہور ليڈر گزرا ہ، جس کا نام ''عبید اللہ بن حسن قیروانی'' ہے۔ اس نے اپنے پیروکاروں کے نام ایک خط کھا ہے وہ خط بڑا دل چسپ ہے۔جس میں اس نے اپنے پیروکاروں کوزندگی گزارنے کے لیے ہدایات دی ہیں۔ اس میں وہ لکھتا ہے کہ ' میری سمجھ میں بیہ بے عقلی کی بات نہیں آتی ہے کہ لوگوں And the second second second

مدجسام إفيا مواطوهمان عقل کا دائرہ کار M کے پاس اپنے گھر میں ایک بڑی خوبصورت، سلیقہ شعار لڑکی بہن کی شکل میں موجود ہے اور بھائی کے مزاج کو بھی سمجھتی ہے۔ اس کی نفسیات سے بھی واقف ہے، کیکن یہ ب عقل انسان اس بهن كا باته اجنى فخص كو پكرا ديتا ب، جس کے بارے میں بدیجی نہیں معلوم کہ اس کے ساتھ ناہ صحیح ہو سکے گا یا نہیں؟ وہ مزاج سے واقف ہے یا نہیں؟ اور خود اینے لیے بعض اوقات ایک ایک لڑکی لے آتے ہیں، جو حسن و جمال کے اعتبار سے بھی، سلیقہ شعاری کے اعتبار سے بھی، مزاج شای کے اعتبار سے بھی اس بہن کے ہم پلہ نہیں ہوتی۔میری سمجھ میں بیہ بات نہیں آتی کہ اس بعقل کا کیا جواز ہے کہ اپنے گھر کی دولت تو دوسرے کے ہاتھ میں دے دے اور اپنے پاس ایک الی چیز لے آئے جو اس کو پوری راحت و آ رام نہ دے۔ بد بے عقل ب، عقل کے خلاف ب، میں اپن پردؤل کونشیحت کرتا ہوں کہ وہ اس بے عقلی سے اجتناب کریں ادراینے گھر کی دولت کو گھر ہی میں رکھیں' ۔<sup>(1)</sup> بہن اور جنسی تسکین ادر ددسری جگہ عبید اللہ بن حسن قیروان عقل کی بنیاد پر اپنے پیروؤں کو بیہ الفرق بين الفرق وبين الفرقة الناجية لأبي منصور الاسفرائيني البغدادي ص ۲۸۱، طبع دار الأفاق الجديدة، بيروت. 17

بعقل كا دائره كار مواجط عماني يد ور ارم پيغام دے رہا ہے، وہ کہتا ہے کہ " یہ کیا وجہ ہے کہ جب ایک بہن اپنے بھائی کے لیے کھانا ایکا سے، اس کی بھوک دور کر سکتی ہے، اس کی راحت کے لیے اس کے کپڑے سنوار کتی ب، اس کا بسر درست کرسکتی ہے، تو اس کی جنسی تسکین کا سامان کیوں نہیں کر سکتی؟ اس کی کیا وجہ ہے؟ بی تو عقل کے خلاف ب-"<sup>(1)</sup> 🐼 عقلی جواب نامکن ہے آپ اس کی بات پرجتنی چاہے لعنت بھیجیں، کمین میں سہ کہتا ہوں کہ خالص عقل کی بنیاد پر جو دمی الہی کی راہ نمائی ہے آ زادہو، جس کو دمی الہی کی روشنی میسر نہ ہو، اس عقل کی بنیاد پر اس کے اس استدلال کا جواب دیں۔۔۔! خالص عقل کی بنیاد پر قیامت تک اس کے اس استدلال کا جواب نہیں دیا جاسکتا۔ عقلی اعتبار سے بداخلاتی نہیں اگر کوئی شخص میہ کہے کہ بیاتو بڑی بد اخلاقی کی بات ہے، بڑی گھناؤنی بات ہے، تو اس کا جواب موجود ہے کہ میہ بد اخلاقی اور گھناؤنا پن، میرسب ماحول کے پیدا کردہ تصورات بیں۔ آپ ایک ایے ماحول میں پیدا ہوئے ہیں جہاں اس بات کو معیوب سمجھا جاتا ہے۔ اس لیے آپ اس کو معیوب سمجھتے ہیں۔ ورنہ عقل اعتبار سے کوئی عیب نہیں ۔ (١) مواله سمايقهد **۴ ۳** 

عقل کا دائرہ کار بلدة بسار ... **مواطوهای** المحفظ كوئى عقلى أصول نهيس اگرآب سے کہتے ہیں کہ اس سے حسب ونسب کا سلسلہ خراب ہوجاتا ہے تو اس کا جواب موجود ہے کہ نسبوں کا سلسلہ خراب ہوجا تا ہے تو ہونے دو۔ اس میں کیا برائی ہے؟ نسب کا تحفظ کون سا ایساعقلی اصول ہے کہ اس کی وجہ سے نسب کا تحفظ ضروركيا جائر 🚯 بيد بھی جيومن ارج (HUMAN URGE) کا حصہ ہے اگر آب اس استدلال کے جواب میں بیہ کہیں کہ اس سے طبتی طور پر نقصانات ہوتے ہیں۔ اس لیے کہ اب برتصورات سامنے آئے ہیں کہ استلذاذ بالاقارب(Incest) سے طبتی نقصانات بھی ہوتے ہیں۔ لیکن آب کو معلوم ہے کہ آج مغربی دنیا کی اس موضوع پر کتابیں آرہی بی که استلذاذ بالاقار ب(Incest) انسان کی فطری خواہش (Human) (Urge کا ایک حصہ ہے اور اس کے جوطبتی نقصانات بیان کیے جارہے ہیں وہ صحیح نہیں ہیں۔ وہی نعرہ جو آج سے آٹھ سوسال پہلے عبید اللہ بن حسن قیروان نے لگایا تھا، اس کی نہ صرف صدائے بازگشت بلکہ آج مغربی ملکوں میں اس ير سمى طرح عمل ہور ہا ہے۔ وى البي سے آزادى كانتيجہ بیسب کیوں ہور ہا ہے؟ اس لیے کہ عقل کو اس جگہ استعال کیا جار ہا ہے جو

عقل کا دائرہ کار وتطعماني المسالم MIT عقل کے دائرہ کار ( Jurisdiction ) میں نہیں ہے، جہاں وحی الہی کی راہ نمائی کی ضرورت ہے اور عقل کو وحی الہی ہے آ زاد کرنے کا نتیجہ بیر ہے کہ برطانیہ کی یارلینٹ ہم جنس برتی (Homeo Sexuality) کے جواز کا بل تالیوں کی ۔ کونج میں منظور کر رہی ہے اور اب با قاعدہ میں کم بن گیا ہے۔ میں ایک مرتبہ اتفاق سے نیوریاک کے ایک کتب خانے میں گیا، وہاں پر پورا ایک علیجد «سیکش تها، جس يربيعنوان لكابوا تها كه' في استأل آف لائف' (GAY STYLE OF LIFE) تو اس موضوع پر کتابوں کا ایک ذخیرہ آ چکا ہے اور با قاعدہ ان ک المجمنين بين، ان كے كروب اور جماعتين بين اور وہ بڑے بڑے عہدوں پر فائز 3 ہیں۔ اُس زمانے میں نیویارک کا میئر (Mayor) بھی ایک Gay تھا۔ عقل کا فریب پچلے ہفتے کے امریکی رسالے ٹائم کو اگر آپ اُٹھا کر دیکھیں تو اس میں بد خبراً کی ب کہ بنج کی جنگ میں حصبہ لینے والے فوجیوں میں سے تقریباً ایک ہزار افراد کو صرف اس لیے فوج سے نکال دیا گیا کہ وہ ہم جنس پرست Homo) (Sexual تھ، لیکن اس اقدام کے خلاف شور یج رہا ہے، مظاہر ، مواج ہیں اور چاروں طرف سے بید آوازیں اُٹھ رہی ہیں کہ بیہ بات کہ ہم جنس پرست ہونے کی وجہ سے آب نے ان لوگوں کوفوج کے عہدوں سے برخاست کردیا ہے، بیہ بات بالکل عقل کے خلاف ہے اور ان کو دوبارہ بحال کرنا چاہیے اور ان کی دلیل بہ ہے کہ بیتو ایک ہومن ارج (Human Urge) ہے اور آج (Human Urge) کا بہانہ لے کر دنیا کی ہر بڑی بات کو جائز قرار دیا جارہا

عقل کا دائرہ کار بلد من الم مواجعاتي ہے۔ بیرسب عقل کی بنیاد پر ہورہا ہے کہ بتاؤ عقلی اعتبار سے اس میں کیا خرابی ب، اور به تو صرف جنس انسانی کی بات تھی، اب تو بات جانوروں، کتوں، گدهوں ادر گھوڑ وں تک نوبت پہنچ گئی ہے اور اس کو بھی با قاعدہ فخریہ بیان کیا جار ہا ہے۔ 🛞 عقل کا ایک اور فریب بات واضح کرنے کے لیے ایک اور مثال عرض کردوں کہ بید ایٹم بم جس کی 🚽 🖳 تباہ کاریوں سے تمام دنیا آج خوف زدہ اور پریثان ہے اور ایٹی اسلحہ میں تخفیف کے طریقے تلاش کردہی ہے۔ انسائیکلو پیڈیا برٹانیکا Encyclopaedia of Britannica میں ایٹم بم پر جو مقالہ لکھا گیا ہے اس کو ذرا کھول کر دیکھیں۔ اس میں بیہ ذکر کیا گیا ہے کہ دنیا میں ایٹم بم کا تجربہ دو جگہ پر کیا گیا ہے۔ ایک ہیروشیما اور دوسرے ناگا ساکی پر اور ان دونوں مقامات پر ایٹم بم کے ذریعے جو تباہی ہوئی اس کا ذکر تو بعد میں آ کے چل کر کیا ہے، لیکن اس مقالے کو شروع یہاں سے کیا گیا ہے کہ ہیروشیما اور نا گاسا کی پر جو ایٹم بم برسامے گئے، ال کے ذریعے ایک کروڑ انسانوں کی جانیں بچائی گئیں اور ان کوموت کے منہ سے نکالا گیا اور اس کی منطق بیکھی ہے کہ اگر ہیروشیما اور نا گاسا کی پر بم نہ گرائے جاتے تو پھر جنگ مسلسل جاری رہتی اور اس میں اندازہ بیدتھا کہ تقریباً ایک کروڑ انسان مزید مرجاتے۔تو ایٹم بم کا تعارف اس طرح کرایا گیا کہ ایٹم بم وہ چیز ہے جس سے ایک کروڑ انسانوں کی جانیں بچائی گئیں۔ سال واقعہ کا جواز (Justification) پیش کیا جارہا ہے جس پر ساری دنیا لعنت بھیجتی ہے کہ ان ایٹم بم کے ذریع ہیروشیما اور نا گاسا کی میں ان ۴۵

متل كالااشر وكار مواطعتاني بچوں کی نسلیں تک تباہ کردی گئیں، بے گناہوں کو مارا گیا اور یہ جواز ( Justification ) بھی عقل کی بنیاد پر ہے۔ لہٰذا کوئی بُری سے بُری بات اور کوئی سنگین سے سنگین خرابی ایسی نہیں ہے، جس کے لیے عقل کوئی نہ کوئی دلیل اور کوئی نہ کوئی جواز فراہم نہ کردے۔ Т-р — ... آج ساری دنیا فاشزم (Fascism) پر لعنت بھیج رہی ہے اور سیاست کی دنیا میں ہٹلر اور مسولینی کا نام ایک گالی بن گیا ہے، کیکن آپ ذرا ان کا فلسفہ تو اُٹھا کر دیکھیں کہ انہوں نے اپنے فاشزم (Fascism) کو کس طرح فلسفیانہ انداز میں پیش کیاہے، ایک معمولی سمجھ کا آدمی اگر فاشزم (Fascism) کے فلفے کو پڑھے گا تو اے اعتراف ہونے لگے گا کہ بات تو سجھ میں آتی ب، معقول بات ہے۔ یہ کیوں ہے؟ اس لیے کہ عقل ان کو اس طرف لے جاربی ہے۔ بہر حال! دنیا کی کوئی بد سے بدتر بُرائی ایس نہیں ہے جس کو عقل کی دلیل کی بنیاد پر صحیح تسلیم کرنے کی کوشش نہ کی جاتی ہو۔ اس لیے کہ عقل کو اس جگہ استعال کیا جارہا ہے جہاں اس کے استعال کی جگہ نہیں ہے۔ عقل کی مثال علامہ ابن خلدون جو بہت بڑے مؤرخ اورفلسفی گز رے ہیں، وہ ککھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو جوعقل دی ہے وہ بڑے کام کی چیز ہے، کیکن یہ اِس وقت تک کام کی چیز ہے جب اس کو اس کے دائرے میں استعال کیا جائے، لیکن اگر اس کو اس کے دائرے ہے باہر استعال کرو گے تو بیہ کا منہیں دے گی، اور پھر اس کی ایک بڑی اچھی مثال دی ہے کہ عقل کی مثال ایس ہے جیے سونا تولنے کا کانٹا، وہ کانٹا چند گرام سونا تول لیتا ہے اور بس اس حد تک وہ کام <sup>دیتا</sup>

عقل کا دائر ہ کار بالا الم مواطقان ہے اور وہ صرف سونا تولیے کے لیے بنایا گیا ہے۔ اگر کوئی شخص اس کانے میں ہے اور وہ صرف سونا تو سے نے سے بتایا لیا ہے۔ اسروں س، س، ۔ ۔ ۔ پہاڑ تولنا چاہے گا تو اس کے نتیج میں وہ کانٹا ٹوٹ جائے گا اور جب پہاڑ تو لنے سی ان ا ے نتیج میں وہ ٹوٹ جائے تو اگر کوئی صحف کیے کہ یہ کانٹا تو بے کار چیز ہے، اس لیے کہ اس سے پہاڑتو خلتانہیں ہے اس نے تو کا نے کوتو ژدیا تو اے ساری دنیا احق کیے گی۔ بات دراصل میہ ہے کہ اس نے کا فے کو غلط جگہ پر استعال کیا اور غلط کام می استعال کیا، اس لیے وہ کانٹا ٹوٹ گیا۔<sup>(۱)</sup> اسلام اورسيولرازم مي فرق اسلام اور سیولر ازم میں بنیادی فرق سے ب کہ اسلام سے کہتا ہے کہ بے شک تم عقل کو استعال کرو، لیکن صرف اس حد تک جہاں تک وہ کام دیتی ہے۔ ایک سرحدالی آتی بے جہاں عقل کام دینا چھوڑ دیت ہے، بلکه غلط جواب دینا شروع کردیتی ہے، جیسے کم پیوٹر ہے، اگر آپ اس کو اس کام میں استعال کریں جس کے لیے وہ بنایا گیا ہے تو وہ فورا جواب دے گا، لیکن جو چیز اس کمپیوٹر میں فیڈ (Feed) نہیں کی گئی، وہ اگر اس سے معلوم کرنا چاہیں تو نہ صرف سے کہ وہ کم پیوٹر کام نہیں کرے گا بلکہ غلط جواب دینا شروع کردے گا۔ ای طرح جو چیز اس عقل کے اندر فیڈنہیں کی گئی، اس چیز کے لیے اللہ تعالٰی نے انسان کو ایک تیسرا ذریعہ علم عطا فرمایا ہے، جو دحی الہی ہے۔ جب وہاں عقل کو استعال کرو گے تو سی عقل نلط جواب دینا شروع کردے گ<sub>۔</sub> <sup>(۱)</sup> تاريخ ابن خلدون ٥٨٢/١ المقدمة/الفصل العاشر في علم الكلام-طبع داد الفكر ۴2

عقل کا دائرہ کار يلدون الن مؤعظ عماني یمی وجہ ہے جس کی وجہ سے نبی کریم سالنا پی تشریف لائے۔جس کے لیے المستعمين قرآن كريم أتارا گيا۔ چنانچةر آن كريم كى آيت ، إِنَّا ٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقّْ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا ألمانك اللهُ (١) TT "، ہم نے آپ کے پاس سی کتاب جیجی جس سے واقع کے موافق آب لوگوں کے درمیان فیصلہ کریں۔' بہ قرآن کریم آپ کو بتائے گا کہ حق کیا ہے اور ناحق کیا ہے؟ بیہ بتائے گا کہ محج کیا ہے اور غلط کیا ہے؟ سے بتائے گا کہ خیر کیا ہے اور شرکیا ہے؟ سے سب مانیں آپ کومض عقل کی بنیاد پرنہیں معلوم ہوسکتیں۔ 🛞 آزادی فکر ے علم بردار ادارے کا حال ایک معروف بین الاقوامی ادارہ ہے۔جس کا نام ''ایمنسٹ انٹرنیشنل'' ہے۔ اس کا ہیڈ آفس پیرس میں ہے۔ آج سے تقریباً ایک ماہ پہلے اس کے ایک رير الكار مرد كرنے كے ليے باكتان آئے ہوئے تھے۔ خدا جانے کیوں دہ میرے پاس بھی انٹرویو کرنے کے لیے آ گئے اور انہوں نے آ کر مجھ سے گفتگوشروع کی کہ ہمارا مقصد آزادی فکر اور حریت فکر کے لیے کام کرنا ہے۔ بہت سے لوگ آ زادی فکر کی وجہ سے جیلوں اور قیدوں میں بند ہیں، ان کو نکالنا چاہتے ہیں اور بیا ایک ایسا غیر متناز عد موضوع ہے جس میں کسی کو اختلاف نہیں ہونا چاہی، مجھ اس کیے پاکستان بھیجا گیا ہے کہ میں اس موضوع پر مختلف طبقوں (١)سورة النساء آيت (١٠٥). and the second second

بد ام الم عقل کا دائرہ کار M کے خیالات معلوم کروں۔ میں نے سنا ہے کہ آپ کا بھی مختلف اہلِ دانش سے تعلق ہے۔ اس لیے میں آب سے بھی پچھ سوالات کرنا چاہتا ہوں۔ اج كل كاسروب میں نے ان سے پوچھا کہ آپ بیر مردے س مقصد ہے کرنا چاہتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں سے معلوم کرنا چاہتا ہوں کہ پاکستان کے مختلف حلقوں میں اس سلسلے میں کیا رائے پائی جاتی ہے؟ میں نے یوچھا کہ آب کراچی کب  $\odot$ تشريف لائے؟ جواب ديا كم آج صبح پہنا ہوں۔ ميں نے يو چھا كم والي كب تشريف في جائي 2؟ انہوں نے جواب ديا كم صبح ميں اسلام آباد جارہا ہول (رات کے وقت بد ملاقات ہور ہی تھی) میں نے یو چھا اسلام آباد میں کتنے روز قیام رہے گا؟ فرمایا کہ ایک دن اسلام آباد میں رہوں گا۔ میں نے ان سے کہا کہ پہلے تو آپ مجھے بیہ بتائی آپ یا کتان کے مخلف حلقوں کے خیالات کا مروے کرنے جارب بی ادر اس کے بعد آب رپورٹ تیار کرکے پیش کریں گے۔ آپ کا کیا خیال ہے کہ ان دوتین شہروں میں دوتین دن گزارنا آپ کے لیے کافی ہوگا؟ کہنے لگے: کہ ظاہر ہے کہ تین دن میں سب کے خیالات تو معلوم نہیں ہو سکتے، لیکن میں مختلف حلقہ بائے فکر سے مل رہا ہوں۔ کچھ لوگوں سے ملاقاتم ہوئی ہیں ادر اس سلسلے میں آپ کے پاس بھی آیا ہوں، آپ بھی میری کچھ راہ نمائی کریں۔ میں نے ان سے بوچھا کہ آج آپ نے کرا چی میں کتنے لوگوں سے ملاقات کی؟ کہنے لگے میں نے یا نچ آ دمیوں سے ملاقات کرلی ہے اور چھٹے آب ہیں۔ میں نے کہا کہ آب ان چھ آ دمیوں کے خیالات معلوم کر کے ایک ریورٹ تیار کردیں گے کہ کراچی والول کے خیالات سے ایل - معاف کیچیے! n q

عقل کا دائرہ کار مواعطافي مجھے آپ کے اس سروے کی سنجیدگی پر شبہ ہے، اس لیے کہ تحقیق ریسر پن اور مروے کا کوئی کام اس طرح نہیں ہوا کرتا ہے، اس لیے میں آپ کے کسی سوال کا جواب دینے سے معذور ہوں، اس پر وہ معذرت کرنے لگے کہ میرے پاس وقت کم تھا، اس لیے صرف چند حضرات سے مل سکا ہوں۔ احقر نے عرض کیا کہ وقت کی کمی کی صورت میں سروے کا بہ کام ذمہ لینا کیا ضروری تھا؟ پھر انہوں نے اصرار شروع کردیا کہ اگر جہ آپ کا اعتراض حق بجانب ہے، لیکن میرے چند سوالات کا جواب تو آب دے ہی دیں۔ احقر نے پھر معذرت کی اور عرض کیا کہ اس غیر سنجیدہ ادر ناتمام سروے میں کسی تعادن سے معذور ہوں۔ البتہ اگر آپ اجازت دیں تو میں آب سے اس ادارے کی بنیادی فکر کے بارے میں بح یوچنا چاہتا ہوں۔ کہنے لگے کہ "دراصل تو میں آب سے سوال کرنے کے لي آيا تھا، ليكن اگر آب جواب نہيں دينا چات تو ب شك آب جارے ادارے کے بارے میں جوسوال کرنا چاہیں کرلیں۔' کیا آزادی فکر کانظریہ بالکل مطلق (Absolute) ہے؟ میں نے ان سے کہا کہ آپ نے فرمایا کہ بدادارہ جس کی طرف سے آپ کو بھیجا گیا ہے، یہ آزادی فکر کاعلم بردار ہے۔ بے شک یہ آزادی فکر بڑی اچھی بات ہے، لیکن میں بد پوچھنا چاہتا ہوں کہ بد آ زادی فکر آپ کی نظر میں بالکل مطلق (Absolute) ہے؟ یا اس پر کوئی یا بندی بھی ہونی چاہیے؟ کہنے لگے کہ میں آپ کا مطلب نہیں سمجھا۔ میں نے کہا کہ میرا مطلب بید ہے کہ آ زادی فکر کا بی تصور کیا اتنا مطلق (Absolute) ہے کہ جو بھی انسان کے دل میں آئے وہ ددسروں کے سامنے برملا کہے اور اس کی تیلیغ کرے اور لوگوں کو اس ۵.

عقل كا دائره كار ملد بهام {فَي مُوَكِظِعُمَان کی دعوت دے؟ مثلاً میری سوچ ہیکہتی ہے کہ سرمایہ داروں نے بہت دولت جمع کرلی ہے، اس کیے غریبوں کو میہ آ زادی ہونی چاہیے کہ وہ ان سرمامیہ داروں پر ڈاکے ڈالیس اور ان کامال چھین لیس اور میں اپنی ای سوچ کی تبلیغ بھی شروع کردول کہ غریب جا کر ڈاکہ ڈالیں اور کوئی ان کو پکڑنے والا نہ ہو، اس لیے کہ سرمایہ داروں نے غریوں کا خون چوں کر یہ دولت جمع کی ہے۔ اب آب بتا میں کہ کیا آپ اس آ زادئ فکر کے حامی ہوں گے پانہیں؟ آپ کے پاس کوئی نیا تلا معار (Yardstick) نہیں؟  $\odot$ وہ کہنے لگے اس کے تو ہم حامی نہیں ہوں گے۔ میں نے کہا کہ میں یہی واضح كرنا جابتا بول كد جب آزادي فكركا تصور بالكل مطلق (Absolute) نہیں ہے، تو کیا آب اس کو مانتے ہیں کہ کچھ قیدیں ہونی چاہیے؟ انہوں نے کہا کہ ہاں! کچھ قیدیں تو ہونی چاہیں۔مثلاً میرا خیال ہے ہے کہ آ زادی فکر کو اس شرط کا یابند ہونا جاہے کہ اس کا نتیجہ دوسروں پر تشدد (Violance) کی صورت میں ظاہر نہ ہو۔ میں نے عرض کیا کہ بہ قیدتو آپ نے اپنی سوچ کے مطابق عائد کردی، لیکن اگر کسی شخص کی دیانت دارانه رائے ہیہ ہو کہ بعض اعلیٰ مقاصد تشدد کے بغیر حاصل نہیں ہوتے ادر ان اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لیے تشدد کے نقصانات برداشت کرنے چامییں، تو کیا اس کی بدآ زاد کی فکر قابل احرام ب نہیں؟ دومرے جس طرح آب نے اپن سوچ سے '' آزادی فکر'' پر ایک یابندی عائد کردی، ای طرح اگر کوئی دوسرا شخص ای قسم کی کوئی اور پابندی اپن سوچ سے عائد کرنا چاہے تو اس کو بھی اس کا اختیار ملنا چاہیے، ورنہ کوئی وجہ ہونی چاہیے كرآب كى سوچ يرعمل كيا جائ اور دوسر كى سوچ يرعمل ندكيا جائ، لبذا ۵1

. مقل کا دائر ہ کار ·A مواخط عوالي д. اصل سوال یہ ہے کہ وہ کچھ قیدیں کیا ہونی چاہیں؟ اور بید فیصلہ کون کرے گا کہ یہ قید ہونی چاہی؟ اور آپ کے پاس وہ معیار کیا ہے، جس کی بنیاد پر آب سے فیصلہ کریں کہ آزادی فکر پر فلاں قشم کی پابندی لگائی جائتی ہے اور فلاں قسم کی يابندى نبيس لكائى جاسكتى؟ آب مجھے كوئى نيا تلا معيار (Yardstick) بتا تمي، جس کے ذریعے آپ بید فیصلہ کر سکیں کہ فلاں قسم کی پابندی جائز ہے اور فلاں قسم کی یابندی ناجائز ہے۔ انہوں نے جواب دیا کہ صاحب! ہم نے اس پہلو پر مجھی با قاعدہ غور نہیں کیا۔ میں نے کہا آپ اتنے بڑے عالمی ادارے سے وابستہ ہیں اور اس کام کے سروے کے لیے آپ جارہے ہیں اور اس کام کا بیڑہ اُٹھایا ہے، لیکن بہ بنیادی سوال که آزادی فکر کی حدود کیا ہونی چاہییں؟ اس کا اسکوپ (Scope) کیا ہونا چاہیے؟ اگر بیآب کے ذہن میں نہیں ہے پھر آپ کا بیر پردگرام مجھے بار آور ہوتا نظر نہیں آتا۔ براہ کرم میرے اس سوال کا جواب آپ مجھے اپنے لٹریچر سے فراہم کردیں یا دوسرے حضرات سے مشورہ کرکے فراہم کردیں۔ 🚯 انسان کے پاس وحی کے علاوہ کوئی معیار نہیں کہنے گے کہ آپ کے بیر خیالات اپنے ادارے تک پہنچاؤں گا اور اس موضوع پر جو ہمارالٹریچر ہے وہ بھی فراہم کروں گا۔ بیہ کہ کرانہوں نے میرا پھیکا سا شکر یہ ادا کیا اور جلد رخصت ہو گئے۔ میں آج تک ان کے وعدے کے مطابق کٹر پچر یا اپنے سوال کے جواب کا منتظر ہوں اور مجھے یقین ہے کہ وہ قیامت تک نہ سوال کا جواب فراہم کر سکتے ہیں، نہ کوئی ایسا معیار پیش کر سکتے ہیں جو عالم گیر مقبولیت (Universally Applicable) کا حامل ہو۔ اس لیے کہ

مديب الم المح مواطعتمان عقل كا دائره كار M آپ ایک معیار متعین کریں گے دوسرا فخص دوسرا معیار مثعین کرے گا۔ آپ کا بھی اپنے ذہن کا سوچا ہوا معیار ہوگا۔ اس کا معیار بھی اس کے ذہن کا سوچا ہوا ہوگا اور دنیا میں کوئی تحض ایہا معیار تجویز کردے جو ساری دنیا کے لیے کمل طور پر قابل قبول ہو، بیہ بات میں کسی تر دید کے خوف کے بغیر کہ سکتا ہوں کہ واقعتا 📃 انسان کے بیاس وی الہی کے سوا کوئی معیار نہیں ہے جو ان مبہم تصورات پر جائز حدیں قائم کرنے کا کوئی لازمی اور ابدی معیار فراہم کر سکے۔ اللہ تعالی کی ہدایت کے سوا انسان کے پاس کوئی چرنہیں ہے۔  $\odot$ 🛞 صرف مذہب معیار بن سکتا ہے آب فلفه أشاكر ديكي - اس من بدمسك، زير بحث آيا ب كه قانون كا اخلاق سے کیا تعلق بی قانون میں ایک مکتب فکر بجس کا مد کہنا ہے کہ قانون کا اخلاق سے کوئی تعلق نہیں ہے اور اچھ بڑے کا تصور غلط ہے۔ نہ کوئی چیز اچھی بے نہ کوئی چیز بڑی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ یہ Should اور Should not اور Ought وغیرہ کے الفاظ در حقیقت انسان کی خواہش نفس کے پیدا کردہ ہیں۔ درنہ اس قشم کا کوئی تصورنہیں ہے۔ اس داسطے جو معاشرہ جس دقت جو چیز اختیار کرلے وہ اس کے لیے درست ہے اور ہمارے پاس اچھائی اور برائی کے لیے کوئی معیار نہیں ہے جوبہ بتا سکے کہ فلال چیز اچھی ہے اور فلال چیز بڑی ہے ادر بیا صول قانون پرمشہور نیکسٹ بک Jurisprudence میں ہے۔ اس میں ال بحث کے آخر میں ایک جملہ ککھا ہے کہ "انانیت کے پاس ان چروں کے تعین کے لیے ایک ٥٢

عقل کا دائرہ کار pit. So de مواعط عماني چر معیار بن سکی تھی، وہ ہے نہ جب ( Religion ) کیکن Mil چونکہ مذہب (Religion) کا تعلق انسان کی بلیف (Belief) اور عقیدے سے بے اور سیور نظام حیات میں اس کا کوئی مقام نہیں ہے۔ اس واسطے ہم اس کو ایک بنیاد کے طور پرنہیں اپنا سکتے۔'' 🚱 ہمارے پاس اس کوروکنے کی کوئی دلیل نہیں ہے ایک اور مثال یاد آگن ہے جیسا کہ ابھی میں نے عرض کیا تھا جس وقت برطانیه کی پارلیمنٹ میں ہم جنس پرتی (Homo Sexuality) کا بل تالیوں کی گونج میں پاس ہوا، اس بل کے پاس ہونے سے پہلے کافی مخالفت بھی ہوئی اور اس بل پر غور کرنے کے لیے ایک کمیٹی تشکیل دی گئی جو اس مسئلے پر غور کرے کہ آیا یہ بل یاس ہونا چاہیے یا نہیں؟ اس کمیٹی کی رپورٹ شائع ہوئی ہے اور فریڈ مین (Fridman) کی مشہور کتاب'' دی لیگل تھیوری'' Legal The Theory میں اس رپورٹ کا خلاصہ دیا گیا ہے۔جس میں کہا گیا ہے کہ اس میٹی نے ساری ریورٹ لکھنے کے بعد لکھا ہے کہ · 'اگرچه اس میں کوئی فتک نہیں کہ یہ چیز اچھی نہیں گئی، لیکن چونکه ہم ایک مرتبہ فیصلہ کر چکے ہیں کہ انسان کی پرائیویٹ زندگی میں قانون کو دخل انداز نہیں ہونا چاہیے، اس لیے اس اصول کی روشن میں جب تک ہم سن (Sin) اور کرائم (Crime) میں تفریق برقرار رکھیں گے کہ سن

بد بر ام آن ا مواطعتمان عقل كا دائره كار YII اور چیز ہے اور کرائم علیحدہ چیز ہے، اس وقت تک ہارے یاس اس عمل کو روکنے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ ہاں، اگر من اور كرائم كو ايك تصور كرايا جائے تو چرب محک اس بل کے خلاف رائے دی جاسکتی ہے۔ اس واسط ہمارے پاس اس بل کو رد کرنے کا کوئی جواز نہیں ہے۔اس کیے بیدل پاس ہوجانا چاہے۔' جب ہم یہ کہتے ہیں کہ (LAW) کو اسلامائز کیا جائے تو اس کے معنی میں ہیں کہ سیکولر نظام نے حصول علم کی جو دو بنیادیں، آنکھ، کان، ناک، زبان وغیرہ اور عقل اختیار کی ہوئی ہیں، اس سے آگ ایک اور قدم بڑھا کر دحی اللی کو بھی حصول علم اور راہ نمائی کا ذریعہ قرار دے کراس کو اپنا شعائر بنا تیں۔ 🕲 اس حکم کی ریزن (Reason) میری سمجھ میں نہیں آتی اورجب بد بات ذبن میں آجائے کہ وی الی شروع ہی وہاں سے ہوتی ہے جہاں عقل کی پر دازختم ہوجاتی ہے، تو پھر وحی الہی کے ذریعے قرآن وسنت میں جب کوئی تھم آجائے، اس کے بعد اس بنا پر اس تھم کورد کرنا کہ ' صاحب! ال حكم كاريزن (Reason) ميرى مجم من نبيس آتا" احقانه فعل موكار اس واسط کہ دی کا تھم آیا بن اس جگہ پر ہے جہاں ریزن کام نہیں دے رہی تھی۔ اگر ریزن کام دے چکی ہوتی تو پھر وہی کے آنے کی ضرورت بی نہیں تھی۔ اگر ال محم کے بیچیے جو مکمتیں ہیں اگر وہ ساری محمتیں تمہاری عقل ادراک کرسکتی تھی تو پھر اللہ تعالی کو دی کے ذریعے اس کا تھم دینے کی چنداں حاجت نہیں تھی۔ 60

عقل کا دائرہ کار مواخط عماني قرآن وحدیث میں سائنس اور ٹیکنالوجی 1 لیم سے ایک اور سوال کا جواب بھی ہو گیا جو اکثر ہمارے پڑھے لکھے طبقے کے ذہنوں میں پیدا ہوتا ہے۔ وہ میر کہ صاحب! آج سائنس اور ٹیکنالو جی کا دور ہے۔ ساری دنیا سائنس اور ٹیکنالوجی میں ترقی کررہی ہے، لیکن ہمارا قرآن اور ہماری حدیث سائنس اور ٹیکنالوجی کے بارے میں کوئی فارمولا ہمیں نہیں بتاتا، کہ س طرح ایٹم بم بنائیں، س طرح ہائیڈروجن بم بنائیں۔ اس کا كوئى فارمولا نەتو قرآن ميں ملتاب اور نە حديث رسول سان فاليد ميں ملتاب-اس کی وجہ سے بعض لوگ احساس کمتری کا شکار ہوتے ہیں کہ صاحب! دنیا چاند اور مریخ پر پہنچ رہی ہے اور ہمارا قرآن ہمیں اس بارے میں کچھ نہیں بتاتا کہ ياند پر کیے پېچیں؟ 🛞 سائنس اور ٹیکنالوجی تجربہ کا میدان ہے اس کاجواب مد ہے کہ ہمار اقر آن ہمیں مد باتیں اس لیے نہیں بتا تا کہ وہ دائر معقل کا ہے۔ وہ تجرب کا دائرہ ہے۔ وہ ذاتی محنت اور کوشش کا دائرہ ہے۔ اللہ تعالٰی نے اس کو انسان کے ذاتی تجربے عقل اور کوشش پر چھوڑا ہے کہ جو محض جتنی کوشش کرے گا اور عقل کو استعال کرے گا، تجربے کو استعال کرے گا، اس میں آ کے بڑھتا چلاجائے گا۔ قرآن آیا ہی اس جگہ پر ہے جہاں عقل کا دائرہ ختم ہور ہا تھا۔ عقل اس کا پوری طرح ادراک نہیں کر سکتی، ان چیزوں کا ہمیں قرآن کریم نے سبق پڑھایا ہے۔ان چیزوں کے بارے میں ہمیں معلومات فراہم کی ہیں ۔لہذا اسلامائزیش آف لاز کا سارا فلسفہ بیر ہے کہ ہم اپن یوری زندگی کو اس کے تابع بنائیں۔ 64

عقل کا دائرہ کار اسلام کے احکام میں لچک (Elasticity) موجود ہے M آخر میں ایک بات سے عرض کردوں کہ جب او پر کی بات سجھ میں آگنی تو پھر دل میں بیہ اشکال پیدا ہوتا ہے کہ ہم چودہ سو سال پرانی زندگی کو کیے لوٹائیں؟ چودہ سو سال پرانے اصولوں کو آج کی بیسویں ادر اکیسویں صدی پر کسے ایلائی کریں؟ اس لیے کہ ہماری ضرور یات نوع بنوع ہیں، بدلتی رہتی ہیں۔ بات دراصل سے ہے کہ اسلامی علوم سے اُنسیت نہ ہونے کی وجہ سے سے اشکال پیدا ہوتا ہے۔ اس لیے کہ اسلام نے اپنے احکام کے تین جھے کیے ہیں۔ ایک حصہ وہ ہے جس میں قرآن وسنت کی نفسِ قطعی موجود ہے۔جس میں قیامت تک  $\odot$ آن والے حالات کی وجہ سے کوئی تبدیلی نہیں ہو کتی۔ یہ اصول غیر متبدل ہے۔ زمانہ کیسا ہی بدل جائے، لیکن اس میں تبدیلی نہیں آسکتی۔ دوسرا حصہ وہ ہےجس میں اجتہاد اور استنباط کی گنجائش رکھی گئی ہے اور اس میں اس درج کے نصوص قطعیہ نہیں ہیں جو زمانے کے حال پر ایلائی کریں۔ اس میں اسلامی احکام کی لیک (Elacticity) خود موجود ب اور احکام کا تیسرا حصہ وہ ہے جس کے بارے میں قرآن وسنت خاموش ہیں۔ جن کے بارے میں کوئی ہدایت اور کوئی راہ نمائی نہیں کی گئی، جن کے بارے میں قرآن وسنت نے کوئی تکم نہیں دیا۔ تکم کون نہیں دیا؟ اس لیے کہ اس کو ہماری عقل پر چھوڑ دیا ہے اور اس کا اتنا وسیع دائرہ ہے کہ ہر دور میں انسان اپنی عقل اور تجربہ کو استعال کرکے اس خالی میدان میں ترقی کرسکتا ہے اور ہر دور کی ضرور یات پوری کرسکتا ہے۔ 🛞 ان احکام میں قیامت تک تبدیلی نہیں آئے گ دوسرا حصہ، جس میں اجتہاد اور استنباط کی تنجائش رکھی گئ ہے۔ اس کے 02

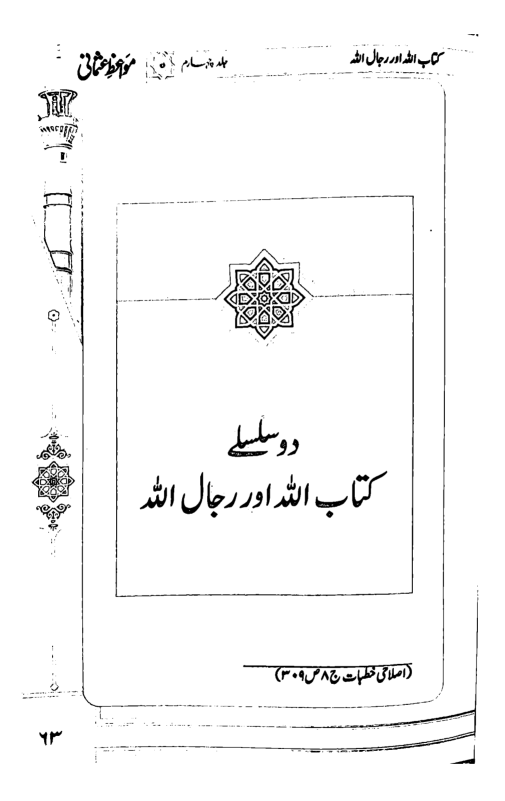
، عقل کا دائر ہ کار مواخط عماني اندر بھی حالات کے لحاظ سے عِلَتوں کے بدلنے کی وجہ ت احکام ک اند رتغتے 1757 ويبذل موسكتا ب- البته يبلا حصه ب شك مجمى نبيس بدل سكتا - قيامت أجاب گ لیکن وہ نہیں بدلے گا۔ اس کیے کہ وہ در حقیقت انسان کی فطرت کے ادراک پر مبنی ہے۔ انسان کے حالات بدل کیتے ہیں، لیکن فطرت نہیں بدل سکتی اور چونکہ وہ فطرت کے ادراک پر منی ہیں اس لیے ان میں بھی تبدیل نہیں الأكى جاسكتى-ہر حال! جہاں تک شریعت نے ہمیں گنجائش دی ہے، گنجائش کے دائر ے میں رہ کرہم اپنی ضروریات کو پورے طریقے سے استعال کر سکتے ہیں۔ 🛞 اجتهاد کہاں سے شروع ہوتا ہے اجتہاد کا دائرہ وہاں سے شروع ہوتا ہے، جہاں نص قطعی موجود نہ ہو۔ جہاں نص موجود ہو وہاں عقل کو استعال کر کے نصوص کے خلاف کوئی بات کہنا در حقیقت اینے دائرہ کار (Jurisdiction) سے باہر جانے والی بات ہے اور ای کے نتیج میں دین کی تحریف کا راستہ کھلتا ہے۔ جس کی ایک مثال آپ حفرات کے سامنے عرض کرتا ہوں۔ ا ا خنز يرحلال ہونا چاہيے قرآنِ کریم میں خنز پر کو حرام قرار دیا گیا ہے اور بیر حرمت کا تھم وحی کا تھم ہے۔ اس جگہ پر عقل کو استعال کرنا کہ صاحب ! یہ کیوں حرام ہے؟ بی عقل کو غلط جگہ پر استعال کرنا ہے۔ ای وجہ سے بعض لوگوں نے یہاں تک کہہ دیا کہ بات دراصل بد ہے کہ قرآنِ کریم نے خزیر کو اس لیے حرام کیا تھا کہ اس زمانے ۵۸ -----

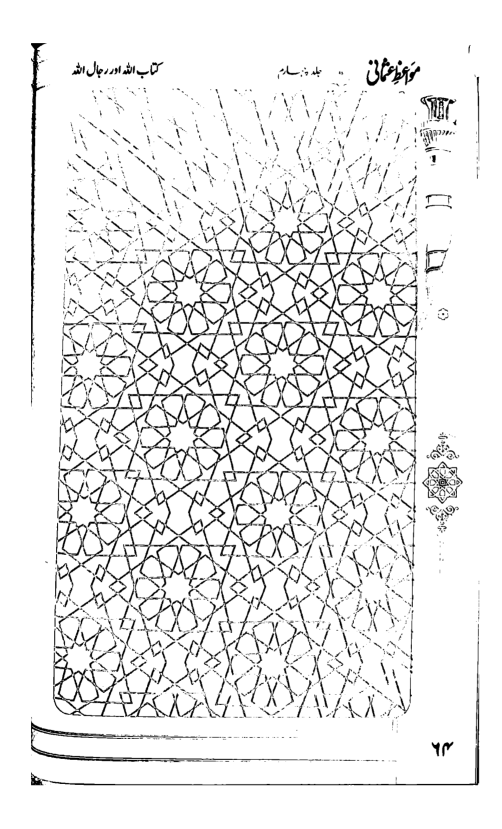
بد برام الم عقل کا دائرہ کار من خریر براے گندے سے اور غیر پندیدہ ماحول میں پردرش پاتے تھے ادر ا یں حزیر برے سدے ۔ ارر یر پر یہ یہ یہ یہ وار (Hygenic) فارم (Hygenic) فلاطتیں کھاتے تھے۔ اب تو خزیر کے لیے بڑے ہائی جینک فارم (Farm تیار کیے گئے ایں اور بڑے صحت مندانہ طریقے سے پرورش ہوتی ہے، لہذا وہ تھم اب ختم ہونا چاہیے، بیر اس جگہ پر عقل کو استعال کرنا ہے جہاں وہ کام دینے سے انکار کررہی ہے۔ ور اور تجارت میں کیا فرق ہے؟ ای طرح ربا اور سود کو جب قرآن کریم نے حرام قرار دے دیا۔ بس دہ حرام ہوگیا۔عقل میں چاہے آئے یا نہ آئے۔ دیکھیے قرآن کریم میں مشرکمین عرب كاقول نقل كرت موئ فرمايا كيا: إِنَّهَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا<sup>(1)</sup> کہ بیچ بھی رہاجیں چیز ہے۔ تجارت اور بیج وشراء ہے بھی انسان نفع کماتا ہے اور رہا ہے بھی نفع کماتا ب، لیکن قرآن کریم نے اس کے جواب میں فرق بیان نہیں کیا کہ تھ اور رہا میں بیفرق ہے، بلکہ بیہ جواب دیا کہ وَأَحِلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَهَّم الرِّبُوا بس! اللد تعالى في ايج كو طال قرار ديا ب اور ربا كوحرام قرارديا ہے۔ اب آ کے اس علم میں تمہارے لیے چوں وچرا کی تنجائش نہیں۔ اس لیے (1) سورة البقرة آيت (٢٧٥). 69

عقل کا دائر ہ کار مواحط عماني June Ju کہ جب اللہ نے بیچ کو حلال کردیا ہے تو حلال ہے اور جب اللہ نے ربا کو حرام کردیا اس لیے حرام ہے۔ اب اس کے اندر چون و چرا کرنا در حقیقت عقل کو غلط 1 جگہ پر استعال کرنا ہے۔ المحمد العد ا یک واقعہ مشہور ہے کہ ہمارا ایک ہندوستانی گویا ایک مرتبہ حج کرنے چلا گیا۔ بج کے بعد وہ جب مدینہ شریف جار ہاتھا، راتے میں منزلیں ہوتی تھیں۔ ان پر رات گزارنی پڑتی تھی۔ ایک منزل پر جب رات گزارنے کے لیے تھہرا تو وہاں ایک عرب گویا آ گیا۔ وہ بدونتم کا عرب گویا تھا۔ اس نے بہت بھدے انداز سے سارنگی بجا کر گانا شروع کیا۔ آواز بھدی تھی اور اس کو سارنگی اور طبلہ بھی صحیح بجانا نہیں آتا تھا، جب ہندوستانی گوتے نے اس کی آواز سی تو اس نے کہا کہ آج بیہ بات میری سمجھ میں آگئ ہے کہ آخضرت مان ظلی آج نے گانے بجانے کو کیوں حرام قرار دیا ہے۔ اس کیے کہ آپ نے تو ان بدوؤں کا گانا سنا تھا۔ اگر آپ میرا گانا س لیتے تو حرام قرار نہ دیتے۔ تو اس قسم کی فکر اور تھنکنگ (Thinking) ڈیویلپ (Develop) ہورہی ہے۔جس کو اجتہاد کا نام دیا جارہا ہے۔ بینصوص قطعیہ کے اندر اپنی خواہ شات نفس کو استعال کرنا ہے۔ ان مفکر کا اجتهاد ہارے بال ایک معروف مفکر ہیں۔ ''مفکر'' اس لیے کہہ رہا ہوں کہ وہ اپنی فیلڈ (Feild) میں''مفکر'' (Thinker)''بجھتے جاتے ہیں۔قرآنِ کریم کی

عقل كا دائره كار بد بر الم الموطعان به جوآيت ب: M وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْا أَيْدِيَهُبَا (1) " اور چورمرد اور چور عورت کا باتھ کاٹ دو۔ ان مفکر صاحب نے اس آیت کی بیتفیر کی کہ چور سے مراد سرمایة دار ہیں، جنہوں نے بڑی بڑی صنعتیں قائم کر رکھی ہیں اور'' ہاتھ' ، سے مراد ان کی انڈسٹر یاں (Industries) اور ''کا شے'' سے مراد ان کا نیشنائزیش (Nationalization) ب، لبذا اس آیت کے معنی بی کہ سرمایة داروں کی ساری انڈسٹر یوں کو نیشنلائز کرائیا جائے اور اس طریقے سے چوری کا دروازہ بند  $\odot$ ہوجائے گا۔ 🖉 مشرق میں بے تقلید فرنگی کا بہانہ اس قسم کے اجتہادات کے بارے میں اقبال مرحوم نے کہا تھا کہ ز اجتهادے عسالسان کم نظسر اقت دا با رفتگال محفوظ تر کہ ایسے کم نظر لوگوں کے اجتہاد سے پرانے لوگوں کی باتوں کی اقتراء کرنازیادہ محفوظ ہے ۔ ليکن مجھے ڈر ہے کہ بيہ آوازہ تجديد مشرق میں ہے تقلید فرگی کا بہانہ برمال! میں آج کی اس نشست سے یہ فائدہ اُٹھانا چاہتا تھا کہ شاید میں (١) سورة المائدة آيت (٣٨). 41

مؤخط عماني بلحل كالاائر وكار · L . J. STR-نے اپنے استحقاق اور اپنے اعد ب ت مجل ( مادہ والت آ ب «طرات کا الم ب ، ليكن بات بي ب كم جب تك" اسلاما الأين أف ال" كافلسفدة من على خدمو. اس وقت تک محضّ 'اسلامائز ایش آف لاز' کے لفظ کے در وبست درست کر لین ہے بات نیں بنی \_ خرد نے کہہ بھی دیا لا اللہ تو کہا حاصل دل و لگاه مسلمان نهیس تو کچھ بھی نہیں اس لیے اسلامائزیشن کا پہلا قدم ہے ہے کہ میں اس بات کا لیمین ہو کہ ڈیکے کی چوٹ پر، سینہ تان کر، کسی معذرت خواہی کے بغیر، کسی سے مرعوب ہوئے بغیر، یہ بات کہ سکیں کہ ہارے نزدیک انسانیت کی فلاح کا اگر کوئی راستہ ہے تو وہ صرف ''اسلامائزیش'' (Islamization) میں ہے، اس کے علادہ کی اور چیز میں نہیں۔ اللہ تعالیٰ ہم اور آپ کو اس کی حقیقت کو صحیح طور پر سمجھنے کی تو**فق عطا فرمادے۔ آمین ۔** وآخر دعوانا ان المحمد بلُّه رب العُلمين ٢





بد مواطعتان سماب الله اور رجال الله NI بالشهاؤم الدخم دوسیسلے ب اللہ..... رجال اللہ  $\odot$ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ نَحْمَدُ لا وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُ لا وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ ٱعْبَالِنا، مَنْ يَّهُرِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَن يُضْدِلْهُ فَلَاهَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنُ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَةُ لَاشَبِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالى عَلَيْهِ وَعَلى الِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْهَا كَثِيرًا كَثِيرًا ـ أَمَّابَعُدُ! فَأَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْم يسم اللوالدَّخلنِ الرَّحِيْمِ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ مَسُولًا 40

كمآب الله اور رجال الله بد الم الم " ہم نے بد ذکر اس لیے نازل کیا تا کہ آب لوگوں کے سامنے کھول کھول کر بیان کردیں جو کچھ کہ نازل کیا جاتا ہے۔' رجال اللداس ليے بصبح جاتے ہيں تاكه كتاب كى تشريح كريں، تفسير كريں اورلوگوں کی تربیت کریں۔ای کے بارے میں فرمایا ہے: لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ مَسُوْلًا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ إِيِّ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّهُمُ الكتبوالعكية"()  $\odot$ کی بھی پنجبر کے دنیا میں آئے کا بنیادی مقصر تعلیم کتاب ہوتا ہے، اس لیے کہ معلم کی رہ نمائی اور مفصل تغییر کے بغیر ہم اس کتاب سے فائدہ اُتھانے کی اہلیت نہیں رکھتے۔ اساد کے بغیر صرف مطالعہ کافی نہیں اور بیصرف اللہ کی کتاب کے ساتھ ہی خاص نہیں، دنیا کے ہرعلم وفن کا یہی حال ہے۔ کوئی شخص اگر یہ چاہے کہ میں صرف کتاب پڑھ کر مطالعہ کر کے کسی فن کا ماہر بن جاؤں، وہ نہیں بن سکتا، جب تک کہ کسی استاد کے سامنے زانوئے تلمذتہہ نہ کرے۔ جب تک استاد سے اس علم وفن كو حاصل نه كريے، اس وقت تك اس علم وفن كا ماہر نہيں بن سكتا ۔ برستان آباد کرے گا علم طب (میڈیکل سائنس) ایک علم ہے، اس کی کتابیں چچی ہوئی ہیں، (۱) سورة آل عمر ان آيت (۱٦٤) ـ 42

كتاب الثدادر رجال الثد مواطعتاني ىبلد بىز بسارم M ہر زبان میں موجود ہیں۔ اردو، عربی، فارس، انگریزی میں، لیکن کوئی شخص بہ چاہے کہ گھر بیٹھے طب کی کتاب پڑھوں اور میں اس کا مطالعہ کرکے طبیب اور ڈاکٹر بن جاؤں، اگر وہ بالفرض بڑا ذہین ہے، بہت سمجھ دار ہے، قوت مطالعہ بہت مضبوط ب، قابلیت بہت اعلیٰ ب اور اس نے مطالعہ شروع کردیا اور ان کتابوں کو سمجھ بھی گیا اور سمجھنے کے بعد لوگوں کا علاج شروع بھی کردیا، وہ کیا کرے گا؟ وہ قبرستان آباد کرے گا۔ اس واسطے کہ باوجود یکہ اس نے کتاب سجھ بھی لی، لیکن سمی استاد سے، معلم ادر مربی سے اس کی تربیت حاصل نہ کی تو وہ طبیب نہیں ب گا، نہ بوری دنیا میں کوئی حکومت ایس شخص کو بیر اجازت دے گی کہ دہ انسانوں کی زندگیوں سے کھیلے، اس لیے کہ اس نے وہ طریقہ اختیار نہیں کیا جو طبیب کے لیے ضروری ہے۔ اس لیے انسان کی فطرت اللہ تبارک و تعالیٰ نے بیر رکھی ہے کہ جب تک اس کو کوئی تربیت دینے والا تربیت نہ دے، کوئی تعلیم دینے والاتعليم نه دے، اس كوكوئى علم وفن اوركوئى ہنر از خود حاصل نہيں ہوگا۔ انسان اور جانور میں فرق اللہ تعالیٰ نے جانوروں اور انسانوں میں تھوڑا فرق رکھا ہے، وہ سے کہ جانوروں کو معلّم و مربّی کی اتنی ضرورت نہیں ہوتی حبتنی انسان کو ضرورت ہے، مثلاً مچھلی کا بچہ یانی کے اندر مچھلی کے انڈے سے لکلا اور نکلتے ہی اس نے تیرنا شروع کردیا، یانی میں اس کو تیرا کی سکھانے کے لیے کسی معلّم و مرتی کی ضرورت نہیں۔ خلقتا اس کی فطرت ایسی بنادی کہ اس کو تیرنا سکھنے کے لیے کسی دوسرے کی تعلیم وتربيت کې حاجت نہيں۔

مدر ام المراج مواطع عمان كتاب الثداور رجال الثد M لیکن کوئی انسان بیہوچ کر کہ مچھلی کا بچہ بغیر سی تعلیم وتر بیت کے یانی میں تیر رہا ہے، مزے میں ہے، میں بھی اپنے بیچے کو تیرا کی سکھائے بغیر یانی میں بچینک دول تو وہ شخص احمق ہوگا کہ نہیں؟ ارے انسان کا بچہ کہاں اور مچھل کا بچہ کہاں؟ اس کے لیے اللہ تعالیٰ نے تعلیم و تربیت کی ضرورت نہیں رکھی، لیکن تو انسان ب، انسان کو تیرا کی سکھنے کے لیے سی معلّم و مرتی کی ضرورت ہے۔ یا مثلا مرغی کا بچہ انڈے سے لکا اور نگلتے ہی اس نے دانہ چکنا شروع کردیا، اس کو دانہ کھلانے کے لیے سی معلم ومرتب کی حاجت نہیں، لیکن انسان کا جو بچہ آج پیدا ہو، وہ روٹی نہیں کھاتے گا، اس واسطے کہ اس کو روٹی کھلانے کے لیے سی معلّم و مرتى كى حاجت اور ضرورت ب، جب تك اس كوكوتى كطاف والاكهانا سكهات گانہیں، اس کو ایک عملی نمونہ پش نہیں کرے گا، اس وقت تک اس کو کھا نانہیں آئے گا۔ انسان کی فطرت اللہ نے بدر کھی ہے کہ وہ بغیر معلّم ومربّ کے دنیا کا کوئی علم وفن اور ہنر نہیں سکھ سکتا۔ کتاب پڑھ کر الماری بنائے بر من کا کام ہے۔ کتاب کے اندر سب کچھ لکھا ہے کہ کس طرح میز بنی ب، سطرح کری بنتی ب، اور کیا کیا آلات اس میں استعال ہوتے ہیں؟ کتاب سامنے رکھوا در الماری بناؤ! کیا اس کے طریقوں کو دیکھ دیکھ کر الماری بن جائے گی؟ ہر گزنہیں،لیکن کتاب کچھ نہ پڑھو، البتہ ایک بڑھئی کی صحبت اُٹھالواور اس کے باس دو جار ماہ بیٹے جاؤ، اس کو دیکھو کہ وہ کیے بناتا ہے؟ وہ آلات کس طرح استعال کرتا ہے تو آسانی سے الماری بنانی آجائے گا۔ 49

مواطع عمانی است. ۱۳۴۰ | ۲۰۰۰ میں بنی میں بنی كتاب الله ادر رجال الله اور میں کہا کرتا ہوں کہ کھانا یکانے کی کتابیں چھی ہوئی ہیں۔کھانا کیے پکتا ب؟ بلاؤ كي بكتا ب؟ بريانى كي كيتى ب؟ قورمه كي بكتا ب؟ كباب كي E یکتے ہیں؟ سب تر تیب لکھی ہوتی ہے کہ اس کو اتنا پلیو، اس طرح اس کو بناؤ، اس میں اتنا نمک ادر اتن مرچ اتنا یانی ادر اتن فلال چیز ڈال دو، سب اجزاء وعناصر اس کتاب میں لکھے ہوتے ہیں۔ اب اگر ایک شخص جس نے کبھی اکا انہیں، وہ كتاب سامن ركھ لے جو طريقہ اس ميں لكھا ہے اس كے مطابق بريانى بنائے، اس کو د کچھ د کچھ کر اتنے چاول لے آئے، اتنا یانی ڈال دیا، اتن آگ لگادی ادر بنانے لگ جائے، کیا بریانی بن جائے گی؟ خدا جانے کیا ملغوبہ تیار ہوگا! کیوں؟ اس واسطے کہ کتاب سے بریانی نہیں بنی، جب تک کہ کسی باور جی نے اس کو سکھایا نہ ہو۔ انسان کوملی نمونے کی ضرورت ہم حال! بیہ انسان کی فطرت ہے کہ محض کتاب سے کوئی شخص کوئی علم و ہنر حاصل نہیں کرسکتا، جب تک کہ معلّم و مربّی کی تربیت نہ یائی ہو، اس کی صحبت حاصل نہ کی ہو۔ ساری دنیا کے علوم وفنون میں یہی سنت جاری ہے، جس طرح علوم وفنون میں بیرسنت ہے، ای طرح دین میں کوئی صخص بیہ چاہے کہ میں تنہا کتاب پڑھ کر اس سے دین سیکھ لوں، یاد رکھو زندگی بحر نہیں حاصل کر سکتا! جب تك كم معلم ومربى سے تربيت حاصل ندك مو، اس كى صحبت ند پائى مو، اس كا و معلی مموند ندد یکها جو، اس وقت تک علم دین حاصل نہیں ہوگا۔ +۷

مر المنام المراجع المراجع المراجع المن المراجع المن المراجع المن المراجع المن المراجع المراجع المراجع المراجع ا كتاب الثداور رجال الثد M المنا تنها كتاب نبيس بيبي كئ یک راز ب اس بات کا کہ اللہ تعالی نے تنہا کتاب کمی نہیں بھیجی۔ ایک مثالیس موجود ہیں کہ انبیاء طلسلم آئے اور کوئی نی کتاب نہیں آئی، لیکن ایس ایک بھی مثال نہیں کہ کتاب آئی ہوادر ساتھ کوئی نہی نہ آیا ہو، کیوں؟ اس لیے کہ اگر نہا کتاب دی جاتی تو انسان کے اندر اتن قابلیت نہیں تھی کہ اس کتاب کے ذریع اصلاح نفس کرے۔ جب کہ اللہ تعالیٰ کے لیے تنہا کتاب بھیجنا کوئی مشکل نہیں تھا۔ دوسری طرف مشرکین کا مطالبہ بھی تھا کہ  $\odot$ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوُ لَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً واحدة (1) کہ ہمارے او پر ایک مرتبہ قرآن کیوں نازل نہیں کیا گیا۔ کیا اللہ تعالی کے لیے کوئی مشکل کام تھا کہ منج کو جب بیدار ہوں تو ہر ایک آ دمی کے سر مانے ایک شان دار جلد میں مجلّد قرآن کریم کا نسخہ رکھا ہوا ہو اور آسان سے آواز آجائ کہ بیر کتاب ہے، اس پر عمل کرو! کیا بیر کام اللہ تعالی کے لیے مشکل تھا؟ مشکل نہیں تھا، لیکن اللہ تعالی نے سہ کام نہیں کیا، کتاب تنہا نہیں بھیجی، معلم بھی ساتھ بھیجا، تربیت دینے والابھی بھیجا۔ کیوں؟ 🚯 کتاب پڑھنے کے لیے دونوروں کی ضرورت اس لیے کہ کتاب اس وقت تک سمجھ میں نہیں آئے گی، جب تک کہ پنجبر کی تعلیمات کا لور ساتھ نہیں ہوگا۔ کتاب تو موجود ہے، بڑی فصیح وبلیغ بھی ہے، (1) سورة الفرقان آيت (٣٢). 21

كتاب الثدادر رجال الثد مواطعتان المفاجد الم لیکن میں اندھرے میں بیٹھا ہوں، میرے پاس روشی نہیں ہے، کیا میں اس T کتاب سے فائدہ اُٹھاسکتا ہوں؟ نہیں! جب تک میرے یاس دونور نہ ہوں۔ ایک تو میرے پاس آنکھ کا نور ہونا چاہیے اور دوسرا باہر سورج یا بجل کی روشن کا نور ہونا چاہے۔ اگر ان میں سے ایک نور بھی مفقود ہوتو کتاب سے فائدہ نہیں اُتھاسکتا، مثلاً باہر سورج کی روشن ہے، سورج نکلا ہوا ہے اور آنکھ میں نور نہیں ہے تو کیا میں کتاب پڑھ سکوں گا؟ یا مثلاً آئکھ میں نور بے باہر نور نہیں ہے۔ نہ í -سورج کی روشن، نہ چراغ کی، نہ بجل کی روشن، کیا میں کتاب پڑھ سکوں گا؟ نہیں، اس لیے کہ کتاب کو پڑھنے کے لیے دونوروں کی ضرورت ہے ایک اپنے يەرىمە س اندر کا نور اور ایک با جر سورج یا بجل کا نور، ایک داخلی نور اور ایک خارجی نور، دونوں نور جب ہوں گے تب کتاب سے استفادہ ہو سکے گا۔ اس لیے اللد تعالی نے دوسلسلے جاری فرمائے ایک کتاب اللہ کا اور دوسرا رجال اللہ کا۔ حَسْبُنَا كِتَابُ اللهِ كَانْعُرُه يبي سے سارى گراہياں پدا ہوتى ہيں۔ چنانچدايك فرقہ ہے اس نے كہا: حسبناكتاب الله بد برا دل کش نعرہ لگایا کہ ہمیں تو اللہ تعالی کی کتاب کافی ہے۔ ظاہر ہے کہ د کھنے میں تو بڑی اچھی بات معلوم ہوئی ہے۔ اللہ کی کتاب تِبْيْنا لِكُلْ شَىء (١) ہے جس میں ہر چیز کا بیان ہے، لیکن اس نعرہ لگانے والول سے پوچھو کہ فن طب کی (١) سورةالنحل آيت (٨٩). ፈኛ

الدين الم المواطعان سمتاب الثداور رجال الثد کتاب گھر میں موجود ہے، جس میں طب کے مضمون ہیں، لیکن اس سے یاس اساد کی تعلیم کا نور نہ ہوگا تو یہ کتاب بے کار ہوگی۔ اس طرح صرف کتاب اللہ کو لے کر سے کہنا کہ ہمیں پی خبر کی تعلیمات کی حاجت نہیں۔معاذ اللہ سے اندھا بن ادر گراہی ہے۔ سرحال! ایک گروہ تو وہ ہے جو کتاب کو چٹ گیا ادر رجال اللہ یعنی انباع کرام سلطسط کو چھوڑ دی<u>ا</u> اور گراہی کی غار میں گرا۔ حقیقت میں رجال اللہ کو چھوڑنے سے کتاب کو چھوڑ دیا، کیونکہ خود کتاب کہہ رہی ہے کہ ہمارے رجال کو دیکھو، ہم نے ان کو معلم بنا کر بھیجا۔ ہم نے ان کو نبی بنا کر بھیجا۔ جو شخص سے کہتا ب که میں کتاب کو پکڑتا ہوں اور رجال کو چھوڑتا ہوں وہ حقیقت میں کتاب ہی کو نہیں پر تا۔ طب کی کتابوں میں بہ بھی لکھا ہوا ہوتا ہے کہ "بغیر طبیب کے مثورے کے دوائیں مت کھانا'' اب اگر اس کتاب کو پڑھ کر وہ بات تو بھول گئے اور ساری کتابیں پر حیس، جس میں ہر مرض کی دوالکھی ہے اور اپنی مرضی ے اپنا علاج شروع کردیا، نتیجہ کیا لکلے گا؟ کہ کل کے بجائے آج ہی مرے گا، ایا بی معاملہ ہے ان لوگوں کا جو ''حسبنا کتاب الله'' کا نعرہ لگا کررجال الله ب لوگوں کو برگشتہ کرتے ہیں۔ 🛞 مرف رجال بھی کافی نہیں ددسرے گراہ لوگ دہ بیں کہ رجال اللہ میں ایے گم ہوئے کہ کتاب کو پر پشت ڈال دیا اور یہ کہنے لگے کہ جمیں تو رجال کانی ہیں۔ ہم نہیں جانے کتاب اللہ کیا ہوتی ہے اور بس جو رجال اپنے مطلب کے سمجھ میں آئے، ان کو اپنا ۳2

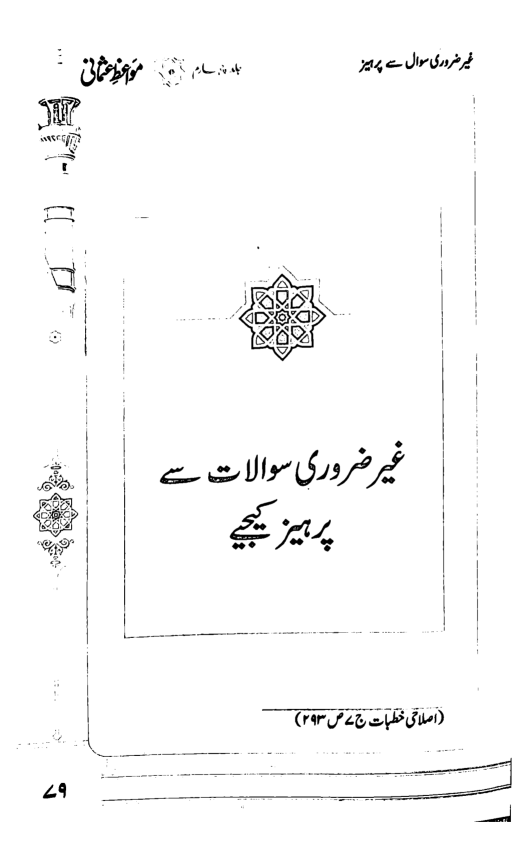
كتباب الثدادر رجال الثد the state مواحظ عماني مقتدا بنالیا، ان کی پرستش شروع کردی۔ بیرند دیکھا کہ کتاب نے کیا کہا تھا؟ صرف ANT . وجال الله کو پکر کر بیٹھ گئے، کتاب الله کو چھوڑ دیا، یہ دوسری گمراہی میں داخل ہیں۔ مسلکِ معتدل مسلكِ اعتدال بد ب كد كتاب الله كوبهى كمر و اور رجال الله كوبهى كمر و، کتاب اللہ کو رجال اللہ کی تعلیم وتربیت کی روشن میں پڑھو تو ہدایت کا راستہ -یالوگ، دونوں چیزوں کو جمع کرنے کے بارے میں حضور سائٹ ایج نے اس حدیث میں اشارہ فرمایا ہے کہ "ماأناعليهو أصحابي<sup>"()</sup> "ما أناعليه" ب مراد كتاب اور" اصحابي" ب مراد رجال لين به کتاب جس پر میں ہوں اس کو پکڑلینا اور میرے اصحاب کو پکڑلینا۔ جو محض دونوں چیزیں ایک ساتھ لے کر چلے تب ہدایت یائے گا۔ یہ بات اچھی طرح ذ بن نشین ہوجائے تو آج کی فتی ، نظریاتی اور مملی گمراہیوں کا سدّ باب ہوجائے۔ جتنے لوگ کتابوں کا مطالعہ کرکر کے دینی رہنما بن گئے، کتابوں کا مطالعہ کرلیا تو کہردیا کہ ہم بھی امام ابوضیفہ دلیتی ہیں اور نعرہ لگادیا کہ " همرجالونحنرجال" ہم بھی انسان اوردہ بھی انسان اور میں بھی وہی کام کروں گا جو وہ کررہے تھے، انہوں نے جس طرح قرآن وحدیث سے اجتہاد کرکے مسائل بتائے، میں () سنن التر ملى ٣٨١/٤ (٢٦٤١) وقال هذا حديث مفسر غريب لا نعرفه مثل بذا الا من هذاالوجه طبع دار الجيل بيروت. 44

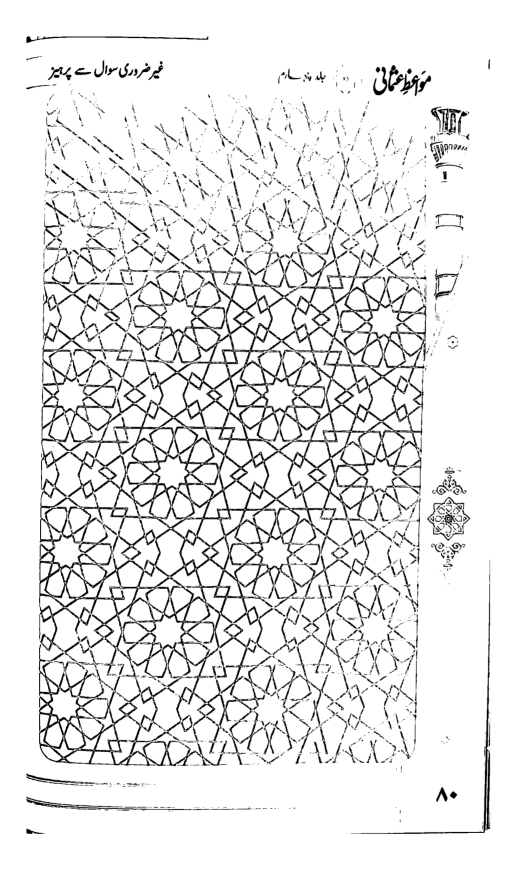
به بن المراجع مواطع عماني كتاب الثداور رجال الثد ). July سمجمی بتاؤں کا تو حقیقت میں ہو تحض گراہ ہے اور اس کی مثال تو الی ہے جیت ایک طفل کمتب کھڑا ہو اور ڈاکٹروں کے بارے میں کم کہ "ھم رجال ونحن رجال " که بد داکش ماری طرح کا انسان ب، ده اگر آپریش کرتا ب میں بھی کروں گا۔ وہ اگرلوگوں کو کا ٹما ہے تو میں بھی کا ٹوں گا۔ ارے احمق! وہ تو 1 کافل ہے صحت حاصل کرنے کے لیے، طریقے سے کافل ہے۔ تو کاٹے گا تو ذی کرے گا،لیکن نعرہ بھی لگا رہا ہے" ھہ د جال و نسن د جال"۔تو رجال اللہ کو چھوڑ کر جو نعرے آج کل لگتے ہیں، مطالعہ کے بل پر اور استاد سے پڑھے اور سیکھے بغیر دین کو حاصل کرنے کا دعویٰ بھی کرتے ہیں، وہ در حقیقت بڑی گمراہی میں ہیں۔ اگر بالفرض ایسا آدمی جو ذبین ب، اس فے طب کی کتاب کا مطالعہ کیا، اس میں لکھا کہ فلال مرض کا علاج ہے ہوتا ہے، فلال مرض کا بید علاج ہے اور اس کے بعد اس نے اپنا مطب کھول لیا اور دس آ دمیوں کا علاج کیا، ان کو فائدہ ہوگیا! اب لوگ کہنے گئے کہ اس کے علاج میں بڑا فائدہ ہوتا ہے، یہ تو بڑا زبردست ڈاکٹر ب، لوگ اس کے پیچھے لگ گئے، لیکن لوگوں کو بید معلوم نہیں کہ دس آ دميوں كو اگر فائدہ ہو اتو وہ فائدہ ايك طرف، اگر ايك جان چلى كئى تو وہ نقصان ایک طرف! کل کو وہ اناڑی پن میں کوئی ایسا کام کرے گا جو اس کی جان لے بیٹھے گا، لہٰذا صرف بیہ دیکھ کرکہ دس آ دمیوں کو فائدہ پہنچا، کمی اناڑی کمی غیر ماہر، کی غیر تربیت یافتہ شخص کے پیچھے لگ جاناعقل مندی نہیں ہے، کیوں؟ اس لیے کہ ہر وقت خطرہ ہے کہ کب گزیڑ کرجائے اور کسی انسان کی جان کے بیٹھے۔ بڑے نعرب لکتے ہیں کہ صاحب فلال کی کتاب پڑھ کرلوگ بڑے دین پر 20 0

كتاب الثدادر رجال الثد Mr. July مؤاخط عماني آگئے، پہلے بے دین تھے، اب دین دار ہو گئے، نمازنہیں پڑ ھتے تھے اب نماز پڑھتے ہیں، اللہ سے غافل تھے اللہ کے قریب آ گئے، وہ تو آ دمی اچھا ہے، بیر مولوی لوگ بلاوجہ کہتے ہیں کہ اس کے پیچھے مت جاؤ، اس کی کتاب مت پڑھو۔ ارے بھائی! ہم نے دیکھا، کتابیں پڑھیں، بہت فائدہ ہوا۔ بات دراصل سے ہے کہ اس کی مثال وہی ہے جو میں نے دی ہے کہ ایک آدمی غیر تربیت یافتہ طب کی کتابوں کا مطالعہ کرکے آئے، آٹھ دس آ دمیوں کا علاج کرلیا، ان کو فائدہ ہوگیا تو اس سے بدلاز منہیں آتا کہ بد ڈاکٹر بن گیا اور اس کے نتیج میں اوگوں کو کہہ دیا کہ تم اس سے علاج کروایا کرد۔ کیوں؟ اس لیے کہ وہ کسی وقت گز بز کرے گا اور تمہاری جان لے لے گا۔ ای طرح م مخص بھی جو صرف کتابیں پڑھ کرلوگوں کو دین سکھار ہا ہے اورلوگوں کو اس سے فائدہ ہور باب، اس کے فائدے سے دھوکے میں نہ آنا جا ہے۔ اس لیے کہ کی بھی وتت کوئی بات الی کرے گاجس ہے کہ تمہارا دین خراب ہوجائے گا۔ 📀 محابہ کرام تقاملہ نے بیددین کس طرح سیکھا؟ اس دین کی اللہ نے فطرت ہد بنائی ہے کہ بہ سینہ بہ سینہ آ گے منطق ہوتا ہ۔ بدآ نکھ سے کتاب کو پڑھ لینے سے نہیں آتا، پڑھانے والے کے سینے سے پڑھنے دالے کے سینے میں منتقل ہوتا ہے۔ کیا حضرات صحابہ کرام ریز پر چھٹن نے كونى كتاب يردهى؟ كونى ذكرى لى؟ كونى سند حاصل كى؟ تجويبيس كيا، بلكه صفه مي جاكر پڑ گتے، نہ كوئى نصاب ب، نہ كوئى گھننہ (Period ) ہے۔ وہاں کیا کرتے تھے؟ سرکار دوعالم ملاظ تین کے افعال دیکھا کرتے تھے کہ 64 aran anarananan

مد بسام مواطعات كتاب الثداور رجال الثد آپ کیا کرر ب بی ؟ کیا فرمار ب بی ؟ ان کود کھ دیکھ کر تعلیمات نبوی کا نور ان کے دلول میں آ کمیا، پھر اس طرح تابعین پھر تیج تابعین سے لے کر آج تک علم دین سکھنے کا یہی سلسلہ چلا آ رہا ہے اور یہ جو ہم پڑھتے ہیں: "قالحدثنافلانحدثنافلان یہ سب سند ہے، وہ شجرۂ طیبہ ہے جس سے ہمارا رشتہ ایمان جا کر س**یدھا** می اکرم مناظر بنا ہے جڑ جاتا ہے۔ اللد تعالى واسط ك ذريع عطافرمات بي  $\mathfrak{S}$ ایک کتاب ب، اب اس کتاب کو پڑھنے کا ایک طریقہ یہ ہے کہ آب اس کا خود مطالعہ کریں اور جو کوئی لفظ بچھ میں نہ آئے تو لغت میں دیکھ لیں، اور دوسرا طریقہ ہے ب کہ وہی کتاب استاد کے سامنے بیٹے کر پڑھیں، دونوں میں زمین و آسان کا فرق ہوگا۔ حالانکہ مطالع کے دوران جو بات سمجھ میں آئی تھی استاد صاحب نے بھی دہی بتائی ہو، کوئی فرق نہ ہو، پھر بھی جو استاد سے من ہوئی مات ہوگی اس میں جو نور ہوگا، اس میں جو برکت ہوگی، اس میں اللہ تبارک و تعالی کے علم کی تجلیات ہوں گ، وہ مجھی مطالع سے حاصل نہیں ہوں گی۔ وجہ بیر بے كراستادكوئى چزنميس ب، اس كى كوئى حقيقت نميس ب، دين والا اللد تعالى ب، کیکن اس کی سنت ہیے ہے کہ وہ جب دیتا ہے تو واسطے سے دیتا ہے۔ حتیٰ کہ انہائے کرام ملک ام کو بھی واسطے سے ویتا ہے۔ کیا اللہ قادر تمیں تعا کہ براہ راست نبی کریم مان التا این روی نازل فرمادیت ، محر اللد تعالی نے ایسانہیں کیا، بلکہ جرائیل امین کو واسطہ بنایا۔ جب حضرت مولی مذلیل سے بات چیت کی تب 22

كتاب الثدادر رجال الثد .. بله بهر سارم مواحط عماني مجمی ایک درخت کو واسطہ بنادیا۔ یعنی شجرہ طور کو، اس میں کیا مصلحت اور کہا SII حمت؟ وہ جانے اس کی حکمتیں جانیں،لیکن اس کی سنت سہ ہے کہ جب سہنا ہوتا ہے تو کسی واسطے سے دیتا ہے، چاہے یہ واسطہ بے جان ہی کیوں نہ ہو، جیسا که به درخت اور اپن تحلّی فرمانی چاہی تو براہِ راست نہیں فرمائی بلکہ کوہ طور پر تحلّی  $\overline{}$ فرمائی۔ اس کو واسطہ بنادیا حالانکہ اس کی کوئی حقیقت نہیں، اسی طرح استاد کی کوئی حقیقت نہیں، مگر اس کو واسطہ بنادیا۔ یہ اس کی سنت ہے۔ دینے کا طریقہ بتادیا کہ اگر لینا ہے تو اس طرح لو، مثلاً یہ کھڑکی دیکھیے، اس سے سورج کی دھوپ اور روشن آ رہی ہے کہا یہ کھڑ کی روشن کو پیدا کررہی ہے کہ کھڑ کی روشن کی علّت بن گئ ہو؟ نہیں! روشیٰ تو درحقیقت باہر ہے آ رہی ہے، کیکن بیہ کھڑ کی واسطہ بن گئی ہے۔ ای طرح بیداستاذ داسطہ ہے اگر چہ اس کی ذات کاعلم کی روشنی میں دخل نہیں، لیکن ہمیں روشن سینچنے میں اس کی مدد ملتی ہے۔ اس وجہ سے استاد کی قدر و منزلت کا رداج ہے کہ انہیں اللہ تعالیٰ نے ہمارے لیے واسطہ بنا ما ہے۔ ہم حال! میں جو کہہ رہا ہوں اگر جہ کتاب اللہ نمبر ایک ہے اور حدیث نمبر دو یر ب، لیکن ہارے کی عملی نقطہ نظر سے ترتیب ہے ہے کہ حدیث سے پہلے گزریں گے، تب کتاب اللہ تک پہنچیں گے، کیونکہ اس کے بغیر ہم کتاب اللہ کو نہیں سجھ سکتے۔ اس لیے علم حدیث جس کا ہم آج آغاز کررہے ہیں جو ہمارے تمام علوم مقصودہ کامادہ ہے۔ اللہ تعالیٰ جمیں اخلاص کے ساتھ پڑھنے، پڑھانے ادر ہورے آ داب کے ساتھ علم حدیث حاصل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ ( آمین ) وآخر دعواناان الحهدد يله رب العلبين 





به مدار الأربي مواطعان غیر ضروری سوال سے پر ہیز M براين ارَح<sup>را</sup> ارَحِمْ غیر ضروری سوالات سے پر میز کریں ÷ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُوْرِ ٱنْفُسِنَا وَمِن سَيِّئاتِ اَعْبَالِنا، مَنْ يَهْدِةِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّفُبِلْهُ فَلَاهَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ آنُ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةُ لَاشَهِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَبَّدا عَبْدُ لأوَرَسُوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَ عَلَيْهِ وَعَلَى إَلِهِ دَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْهَا كَثِيْرًا كَثِيرًا. أَمَّابَعُدُ! فَأَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْم بسنيم اللوالزخين الزحينيم عن أبي هريرة رضى الله عنه أنَّ النبي صلَّى الله ٨f

غیر ضر دری سوال سے پر ہیز al. and مؤاطعتاني عليه وسلمقال: "دَعْوْنِي مَاتَرَ كَتْكُمْ إِنَّمَا أَهْلَكَ M مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَثْرَةُ سُؤَالِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَىٰ ٱنْبِيَاءِهم، فَإِذَا نَهَيْنُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوْهُ، وَإِذَا أمَرَ تَحْمُ بِأَمْرِ فَأَثَوْ امِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ <sup>(1)</sup> 🚱 كثرت سوال كانتيجه حضرت ابو ہر يرة رضائية فرمات ميں كه نبى كريم مان فلا ير بن ارشاد فرمايا: *`*:-" جب تک سی خاص مسلے کے بارے میں کوئی خاص بات نه بتاؤل، اس وقت تك تم مجھے چھوڑ بے ركھو اور مجھ ے سوال نہ کرد، یعن جس کام کے بارے میں، میں نے یہ ہیں کہا کہ یہ کرنا فرض بے یا یہ کام کرنا حرام اور ناجائز ب، ال كام ك بارك مي بلا وجد اور بلا ضرورت سوال کرنے کی ضرورت نہیں، اس کیے کہتم سے پہلے انبیاء علاصطم کی جو اُمتیں ہلاک ہوئیں، ان کی ہلاکت کا ایک سبب ان کا کثرت سے سوال کرنا بھی تھا اور دوسرا سب اپنے انبیاء کے بتائے ہوئے احکام کی خلاف ورزی تھی، لہذا جب میں تم کو کسی چرز سے روکوں تو تم اس سے رک جاؤ۔ اس میں قیل و قال اور چون و چرا نہ کرو اور (۱) صحيح البخاري ۹٤/۹ (۷۲۸۸) طبع دارطوق النجاة ـوصحيح مسلم ۹۷٥/۲ (۱۳۳۷) طبع دار احیاء التراث العربی. *مذکور*ه الفاظ امام نووی رحمه اللہ کی کتاب "ر یاض السالحین" ص ٦١ (١٥٦) طبع دار الریان کے بی مرتب ۸٢

مدر ام الفي موجوعتان غرضروری سوال سے پر ہیز جس چیز کا میں تم کو تھم دوں تو اس کو اپنی استطاعت کے مطابق بحالاؤ ب حضور اقدس سرور دو عالم مناظليه کی ہم پر شفقت دیکھیے کہ استطاعت کی قیر لگادی کہ اپنی استطاعت کے مطابق بجا لاؤ، کویا استطاعت سے زیادہ کا ہمیں مکلف نہیں بنایا۔ السفتم کے سوالات سے پر میز کیا جائے اس حدیث میں حضور اقدی من التر بن سوال کی کثرت کی مذمت بیان فرمائی ہے، لیکن بعض دوسری احادیث میں سوال کرنے کی فضیلت بھی آئی ہے، چنانچدایک حدیث می حضور اقدس مان المایم نے ارشاد فرمایا: "إنماشفاءالعى السوال"(١) یعنی یہا ہے کی تشفی سوال سے ہوتی ہے۔ دونوں قشم کی احادیث اپنی اپنی جگہ درست ہیں، دونوں میں تطبیق سے ب کہ جس معاملے میں خود انسان کو تکم شرع معلوم کرنے کی ضرورت پیش آئے کہ یہ معاملہ جو میں کررہا ہوں، شرعاً جائز ہے یانہیں، ایسے موقع پر سوال نہ صرف یہ کہ جائز ہے بلکہ ضروری ہے، کیکن اگر سوالات کرنے کا منتا یا تو محض وقت گزاری بے یا اس سوال کا اس کی ذات سے کوئی تعلق نہیں ہے، اس لیے کہ وہ مسلداس کو پش مبی آیا یا وہ ایسا مسلد ہے جس کی دین میں کوئی اہمیت نہیں اور عمل <sup>(1)</sup> سنن ابی داود ۹۳/۱ (۲۳۳٦) طبع المکتبة العصرية والحديث سکت عنه ابو داود والمنادرى في "غنصره" ١١٤/١ (٣٣٦) طبع مكتبة المعارف الرياض. وذكره ابن الملقن في "البدر المنير "٢١٥/٢ وقال: هذا إسناد كل رجاله ثقات. طدار الهجرة.

نیر نظر وری موال <u>ت مید جود</u> مواخط عماني · K. Sal زندگ سے اس کا کوئی تعلق نہیں اور نہ قبر میں اس کے بارے میں سوال ہوگا اور نہ آ خرت میں سوال ہوگا اور اس کے معلوم نہ ہونے میں کوئی مضا اُقتہ بھی نہیں ہے، تو ایسے مسائل کے بارے میں سوال کرنے کی اس حدیث میں ممانعت آئی ہے۔ ا ا المعال المعالات میں لگانا شیطان کا کام ہے مثلاً ایک صاحب نے مجھ سے سوال کیا کہ حضرت آ دم مَالینا کا بحد دو بیٹے تھ، ''ہابیل''اور'' قابیل''، ان دونوں کے درمیان لڑائی ہوئی، جس کے نتیج میں قابیل نے ہابیل کو قتل کردیا، اس لڑائی کا سبب ایک لڑکی تھی، اس لڑکی کا نام کیا تھا؟ اب بتائي كەاگر اس لڑكى كا نام معلوم ہوجائے تو اس سے كيا فائدہ ہوگا؟ اور اگر معلوم نہ ہوتو اس سے نقصان کیا ہوگا؟ کیا قبر میں منکر نکیر پوچیں گے کہ اس لڑکی کا نام بتاؤ ورنہ تمہیں جنت نہیں ملے گی یا میدان حشر میں اللہ تعالی اس کے نام کے بارے میں تم سے سوال کریں گے۔ لہذا اس قشم کے مسائل جن کا قبر میں، حشر میں، آخرت میں بھی واسطہ پیش نہیں آئے گا، ان کے بارے میں سوال کرنا درست نہیں۔ بات دراصل یہ ہے کہ انسان کو صحیح رائے سے ہٹانے کے لیے شیطان کے پاس مختلف حزب ہیں۔ ان میں سے ایک حربہ سے کہ وہ شیطان انسان کوایسے کام میں لگادیتا ہے جس کا کوئی حاصل نہیں، جس کا متیجہ پیہ ہوتا ہے کہ ملی کاموں سے انسان غافل ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں لگ جاتا ہے۔ الم المرع می علمت کے بارے میں سوال ای طرح آج کل لوگوں میں بد مرض بہت عام ہے کہ جب سی عمل کے ለኖ

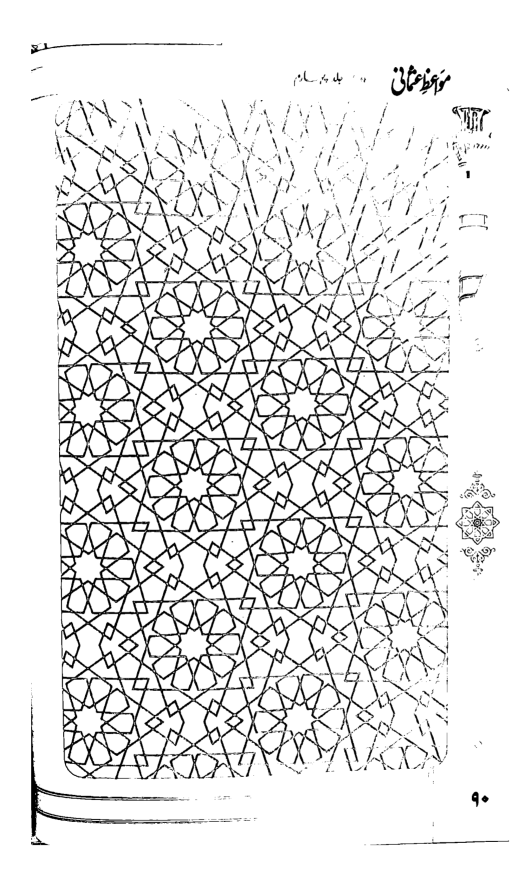
مر المراب المراجعة المواجعة الم غیر ضروری سوال سے پر ہیز ہارے میں بتاؤ کہ شریعت میں بی تھم موجود ہے کہ بیکام کرد، یا بیتھم ہے کہ فلال M کام مت کرو، تو لوگ میسوال کرتے ہیں کہ فلاں چیز کو جوحرام قرار دیا حما ہے، eccility. بر حرمت کا تھم کیوں دیا گیا ہے؟ اس کی کیا وجہ ہے؟ اور سوال کرنے والے کا انداز سے بتاتا ہے کہ اگر ہمارے اس سوال کا معقول جواب ہمیں مل گیا اور ہمارى عقل نے اس جواب کو صحیح تسلیم کرلیا تب تو ہم اس حکم شرعی کو مانیں گے درنہ نہیں مانیں گے، حالانکہ اس حدیث میں حضورِ اقدس مانش کی خاف صاف فرمایا کہ جب میں نے تم کوکس چیز سے روک دیا تو تمہارا کام سے بے کہ زک جاؤ اور اس تحقیق میں پڑنا تمہارا کام نہیں کہ اس رولنے میں کیا حکمت ہے؟ کیا  $\odot$ مصلحت اوركيا فائده ب، 🔬 علّت کے بارے میں سوال کا بہترین جواب ایک صاحب حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس اللہ سرة ك ياس آئ ادر سى شرى مسل ف بار من يوجف لك كداللد تعالى نے فلال چیز کو کیوں حرام کردیا؟ اس کی کیا وجہ ہے؟ کیا حکمت اور مصلحت ہے؟ حضرت تقانوی دانشد نے فرمایا کہ ایک بات کا آب جواب دے دیں تو میں اس کا جواب آب کو دے دوں گا۔ انہوں نے کہا کہ وہ کیا بات ہے؟ حضرت نے فرمایا کہ آپ کی ناک سامنے کیوں گی ہے، پیچھے کیوں نہیں گی؟ مطلب سے تھا کہ اللد تعالى اين حكمت اور مصلحت سے اس كارخانة عالم كا نظام چلار با ب، تم يد چاہتے ہو کہ تمہارا یہ چھوٹا سا دماغ جو تمہارے سر میں ہے، اس کی ساری حکتوں ادر مصلحتوں کا احاطہ کرلے، حالانکہ آج کے دور میں سائنس اتنی ترقی کے باوجود 16

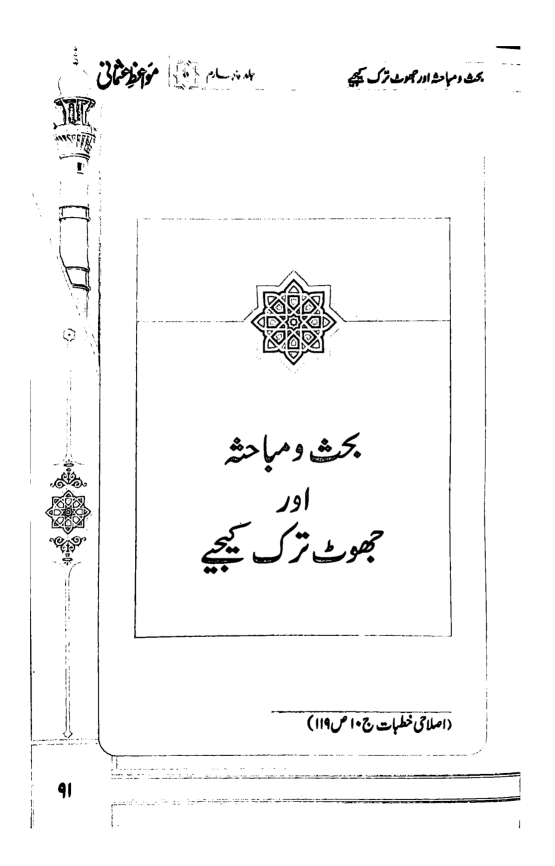
غیر ضروری سوال سے برہز بلدور بالا مؤعظ عماني 们们 اس چھوٹے سے دماغ پر بھی بوری تحقیق نہیں کر کی اور بد کہتی ہے کہ اس دماغ کا اکثر حصہ ایہا ہے جس کے بارے میں اب تک یہ پتانہیں چل سکا کہ اس کا عمل کیا ہے؟ ایسے دماغ کے ذریعے تم یہ چاہتے ہو کہ اللہ تعالٰی کی ساری حکموں کا حاطہ کرلو کہ فلاں چیز کو کیوں حرام کیا؟ اور فلاں چیز کو کیوں حلال کیا؟ بات بہ 1 1 ب کہ اپنی حقیقت سے نا واقفیت اور دل میں اللہ تعالٰی کی عظمت کی کمی کے نتیج میں اس قسم کے سوال ذہن میں آتے ہیں۔ 😥 الله تعالی کی حکمتوں ادر مصلحتوں میں دخل مت دو اب مثلاً کوئی شخص بیرسوال کرے کہ اللہ تعالی نے فجر کی نماز میں دورکعت فرض فرمائی ہیں، ظہر کی نماز میں چار، عصر کی نماز میں چار، مغرب کی نماز میں تین ركعت فرض فرمائى بين، اس فرق كرف ميس كيا حكمت ب اوركيا وجد ب اب اگر کوئی شخص اینے سے سوچ کر بیر کیے کہ فجر کی نماز کا وقت چونکہ فرصت کا ہوتا ب تو ال وقت چار رکعت فرض ہونی چاہییں اور چونکہ عصر کا وقت مشغولیت کا ہوتا ہے تو اس وقت دو رکعت فرض ہونی چاہیں ۔ ارے! تم اپنی چھوٹی سی عقل کے ذریعے اللہ تعالی کی حکمتوں اور مصلحوں کے اندر دخل دینا چاہتے ہو؟ اور بیر فیصلہ کرتے ہو کہ فلال وقت اتن رکعت فرض ہونی چاہیے ۔ لہذا شریعت کے کسی بھی تھم کے بارے میں بیر سوال کرنا کہ بیتھم کیوں دیا گیا، بیر غلط سوال ہے، ایسے سوال سے آپ نے منع فرمایا۔ المرام فلا المرام فلا المرام فلا المراج المراج المراج المراج المحاج المحاح المحاج المحاح حضرات صحابہ کرام دین بی میں کے حالات پڑھ کر دیکھیے تو آپ کو پورے

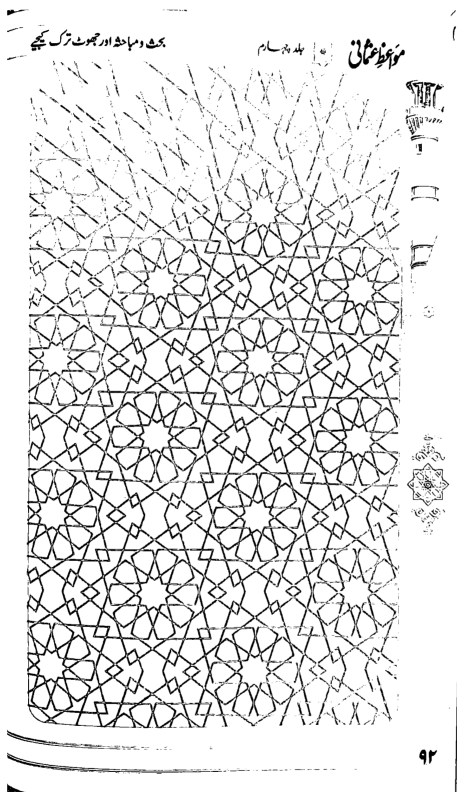
غیر ضروری سوال سے پر ہیز مد الم الم ذخیرہ حدیث میں بیکہیں نظر نہیں آئے گا کہ سی صحابی نے سی حکم شرع کے بارے میں سی سوال کیا ہو کہ سی کم کیوں دیا گیا؟ ایک مثال نہیں ملے گ ۔ البتہ سی سوال ملے گا کہ فلاں چیز کے بارے میں حکم شرع کیا ہے؟ لفظ " کیوں " سے سوال نہیں کرتے تھے۔ سوال نہ کرنے کی وجہ کیا تھی؟ کیا ان کے اندر عقل اور سمجه نہیں تھی؟ کیا وہ ان شرعی حکموں کی حکمتیں اور مسلحتیں نہیں پیچان سکتے تھے؟ ایسانہیں تھا، کیونکہ ان کی عقل اتن تھی کہ آج کے دور کا بڑے ہے بڑاعقل مند ان کی عقل کی گرد کونہیں پنچ سکتا، پھر سوال نہ کرنے کی کیا وجہ تھی؟ وجہ مہتھی کہ اس عقل بى كا تقاضا بيرتها كه جب اللدكوا ينا خالق اور مالك مان ليا اور في كريم مرور ددعالم من شاريم كوان كارسول مان لياتواب جو بات اور جوتكم بحى ان كى طرف ے آئے گا وہ حق ہوگا۔ اس میں ہمارے لیے چون و چرا کی مجال اور گنجائش نہیں۔ اس لیے لفظ '' کیوں'' سے صحابہ کرام تکافلہ سوال نہیں کرتے تھے۔ 🐲 بیراللد کی محبت اور عظمت کی کمی کی دلیل ہے مير ب والد ماجد حضرت مفتى محد شفيع صاحب راي اليميد فرمات ستص كد شريعت کے احکام کے سلسلے میں جن لوگوں کے دلوں میں بہت زیادہ شکوک وشہرات ہوتے ہیں، اس کی اصل دجہ در حقیقت اللد تعالی کی عظمت اور محبت کی کمی ہے۔ ال لیے کہ جس ذات کی عظمت اور محبت دل میں ہوگی، اس کی طرف سے ویے گئے علم میں شکوک دشہبات پیدانہیں ہول گے، دنیا کے اندر دیکھ لیس کہ جس ے محبت اور عقیدت ہوتی ہے، وہ اگر کسی بات کا تھم دے تو چاہے وہ تھم ہماری سمجھ میں نہ آ رہا ہو،لیکن ہم یہ کہتے ہیں کہ پیخص اتنا بڑا آ دمی ہے کہ اس کے عظم کے پیچیے کوئی نہ کوئی مصلحت ضرور ہوگی! تو وہ ذات جس کی قدرت، جس کاعلم اور

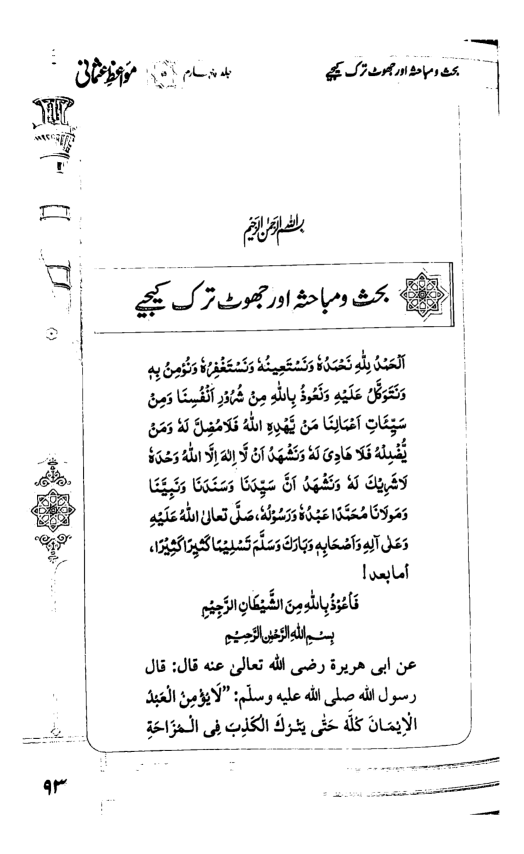
غیر ضروری سوال سے پر ہیز بله فارتكان مواعطاتي جس کی رحمت ساری کا نئات کو محیط ہے، وہ ذات اگر میتھم دے کہ میٹمل کروادر STA ہی کمل مت کروتو اس کی عظمت اور محبت کا نقاضا ہی ہے کہ آ دمی بیر نہ سوچے کہ مجھیے بيتكم كيون ديا جاربا بي اور اس تحكم مي كيا فائده اور كيا مصلحت بي دين نام ہی اس کا ہے کہ اپنے آپ کو ان کے حوالے کر دو اور چون و چرا کو درمیان سے نکال دو۔ آج کی گمراہیوں کا سب ہے بڑا سرچشمہ اور بنیادی سبب سے سے کہ اللہ ادر اللہ کے رسول سائن الیم کے بتائے ہوئے احکام کو اپنی عقل سے پر کھنے کی کوشش کی جاربی ہے اور اگر کسی تھم کی حکمت عقل میں نہیں آربی تو اس کو شریعت کاحکم مانے سے انکار کیا جارہا ہے۔ بے اور نو کر کی مثال چوٹا بچہ جو ابھی بالکل نادان ہے، باب اس کو کسی کام کا تھم دیتا ہے يا مال اس کوظم دیتی ہے۔ اگر وہ بچہ سد کہے کہ مجھے سی حکم کیوں دیا جارہا ہے؟ جب تک آب مجھے اس کام کی حکمت نہیں سمجھا نیں گے، اس وقت تک میں یہ کام نہیں . كرول كا تو ايسا بي مجمى صحيح تربيت نبيس ياسك كار بي كو چهور ي، ايك آ دمى جو عاقل وبالغ ہے اور اس کو آب نے اپنا نو کر رکھا ہوا ہے، آب نے اس سے کہا کہ بازار جا کر فلال سودالے آؤ، وہ نوکر پلٹ کریہ یوچھتا ہے کہ پہلے آپ مجھے اس کی حکمت اور وجہ بتائے کہ آپ سے چیز بازار سے کیوں منگوا رہے ہیں؟ پہلے آپ حکمت بتائے کچر میں بازار سے بیہ چیز لاؤں گا۔ ایما نوکر کان سے کچڑ کر گھرے باہر نکال دینے کے لائق ہے۔ اس لیے کہ نوکر کو بید جن نہیں پنچا کہ دہ بد بوجھ کہ آپ بد چیز کیوں منگوار ب بیں؟ وہ نوکر بے اور نوکر کا کام بد ہے کہ جو تکم بھی اس کو دیا جارہا ہے وہ اس کو بجالائے۔ وہ سیرنہ پو چھے کہ سی تکم کیوں دیا ۸۸

غیر ضروری سوال سے پر ہیز بدين الم المواطعان جارہا ہے؟ جب نو کروں کے ساتھ تمہارا یہ معاملہ ہے، حالانکہ لو کر بھی انسان ہے MP اورتم بھی انسان ہو، تو اللہ تو خالق اور معبود ہیں اور تم اس کے بندے ہو، نو کر اور آقا میں تو چر بھی مناسبت ہے، اس کیے کہ دونوں کی عقل محدود ہے، لیکن بندے ادر اللہ میں تو کوئی مناسبت ہی نہیں، اس لیے کہ تمہاری عقل محدود ادر اللہ جل شانۂ کی حکمتیں لامحدود، اس لیے اللہ کے حکم کی حکمت کے بارے میں سوال کرتاکسی طرح بھی مناسب نہیں۔ 💨 خلاصہ ببرحال! اس حديث مي نبى كريم مان الماية في من قتم كسوالات ب منع فرمایا ہے، ایک بے فائدہ سوال کرنا، جس کاعملی زندگی تقلق نہ ہو۔ دوسرے ایسے معاملے یا ایس صورت حال کے مارے میں سوال کرنا جو این ذات کو ابھی پیش نہ آیا ہو۔ تیسرے اللہ اور اللہ کے رسول مان اللہ کے کسی حکم کی حکت معلوم کرنے کے لیے سوال کرنا اور مقصد سوال کرنے کا بیہ ہو کہ اگر اس تحکم کی حکمت معلوم ہوگی توعمل کردن گا ورنہ نہیں کروں گا۔ ادر فرمایا کہ پیچیلی اُمتیں ان تین چروں کے بارے میں سوالات کرنے کی وجہ سے ہلاک ہو می ان چزوں کے بارے میں سوال کرنے سے پر ہیز کرد ادر جب میں تم کو کسی چیز سے روک دوں تو تم رک جاؤ، اس کی حکمت تلاش کرنے کے پیچھے مت پڑو۔ اللدتعالي جم سب كواس يرعمل كرن كى توفيق عطا فرما - 1 مين وآخره دعواناان الحمد بلله رب العلمين (\*) 88









بحث ومهادند ادرجهوت ترك تيجير مواجع عماني من بدور مان وَيَتْزِكُ الْمِرَاءَوَإِنْ كَانَ صَادِقًا ```` این ایمان کامل کی دو علامتیں حضرت ابوہریرہ فائش سے روایت ہے کہ حضور اقدس ملاظ کی نے ارشاد فرمایا: کوئی بنده اس وقت تک کامل مؤمن نبیس بوسکتا جب تک وه غداق میس بھی جھوٹ بولنا نہ چھوڑے اور بحث و مباحثہ نہ چھوڑے، جاہے وہ حق پر ہو۔ اس حدیث میں دو چزی بیان فرمائی کہ جب تک آدمی ان دونوں چردں کونہیں چھوڑے گا اس دقت تک آ دمی صحیح طور پر مؤمن نہیں ہوسکتا، ایک ید کہ خداق میں بھی جھوٹ نہ ہولے اور دوسرے میہ کہ سچا ہونے کے باوجود بحث و مباحثہ میں نہ پڑے۔ 🚯 مذاق میں جھوٹ بولنا پہلی چرجس کا اس حدیث میں حکم دیا گیا ہے وہ ہے جھوٹ چھوڑ نا ادر اس م م بھی خاص طور پر مذاق میں بھی جھوٹ بولنے کا ذکر فرمایا ، اس لیے کہ بہت ے لوگ یہ بجھتے ہیں کہ جمود ای وقت ناجائز اور حرام ہے جب وہ سنجید گی سے بولا جائے اور فداق میں جھوٹ بولنا جائز ہے، چنانچہ اگر سی سے کہا جائے کہ تم نے فلاں موقع پر بیہ بات کہی تھی، وہ تو ایپ نہیں تھی ،تو جواب میں وہ کہتا ہے کہ (۱) مسنداحد ۲۰/۷۲۷ (۸٦۳۰) طبع الرسالة والمعجم الاوسط ۲۰۸/ (۵۱۰۳) طبع دار الحرمين القاهره. وذكره المنذرى في "الترغيب والتربيب" ٣٦٧/٣ وقال: رواه أحدوالطبراني...ورواهأبويعلى من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ولفظه قال دسول الله صلى الله عليه وسلم لا يبلغ العبد صريح الإيهان حتى يدع المزاح والكذب ويدع المراء وإن كان محقا. وفي أسانيدهم من لا يحضرني حاله، ولمتنه شواهدكثيرة.طبعدارالكتبالعلمية. 90

. بحث ومماحثہ اور جھوٹ ترک کیجیے بدهام ٢٠٠٠ موجطعمان میں تو مذاق میں بیہ بات کہہ رہا تھا۔ گویا کہ مذاق میں جھوٹ بولنا کوئی بری بات ہی نہیں۔ حضورِ اقدس مل الیہ بن نے فرمایا کہ مؤمن ایسا ہونا چاہیے کہ اس کی زبان سے نظاف ماقہ ماہ یہ نظر کا بنا س ے خلاف واقعہ بات <u>لکط</u> ہی نہیں، حتیٰ کہ مذاق میں بھی نہ نکلے۔ اگر مذاق اور خوش طبعی حد کے اندر ہو تو اس میں کوئی حرج نہیں، شریعت نے خوش طبعی ادر مذاق کو جائز قراردیا ہے، بلکہ اس کی تھوڑی سی ترغیب بھی دی ہے، ہر وقت آ دمی یہ بات پندیدہ نہیں۔خود حضورِ اقدس سل ظلیکم کا مذاق کرنا ثابت ہے،لیکن ایسا لطیف مذاق ادرالیی خوش طبعی کی با تیں آ پ سے منقول ہیں جولطیف بھی ہیں ادر  $\widehat{\odot}$ ان میں کوئی بات خلاف دا قعہ بھی نہیں۔ حضور صلى تلايية كے مذاق كا ايك واقعہ حدیث شریف میں ہے کہ ایک صاحب حضور اقد سائی ایم کی خدمت میں آئے اور عرض کیا یا رسول اللد (منتظر بنج) مجھے ایک اونٹ دے دیچے۔ اس زمانے میں اونٹ سب سے بڑی دولت ہوتی تھی اور مال داری کی علامت سمجھی جاتی تھی، جس کے پاس جتنے زیادہ ادنٹ ہوتے تھے وہ اتنا ہی بڑا مال دار ہوتا تھا۔ تو حضور سل ﷺ کے فرمایا کہ میں تمہیں انٹن کا بچہ دوں گا، ان صاحب نے کہا یا رسول اللہ ! میں اذمنی کا بچہ لے کر کیا کروں گا مجھے تو ادنٹ چاہیے جو مجھے سواری کے کام آ سکے۔ آپ نے فرمایا کہ ارے! جو بھی ادنٹ ہوگا وہ بھی تو اڈٹن کا بچہ بى يوكا\_(١) (1) سنن ابي داود ٢٠٠/٤ (٤٩٩٨) وسنن الترمذي ٥٢٩/٣ (١٩٩١) وقال هذا حديث صحيحغريب. ٩۵

<sup>ب</sup> ۵ د مبا<sup>ر</sup> ادر حجوث ترک کیچے مواجطعواني دیکھیے، آب نے مزاح فرمایا اور نوش طبعی کی بات فرمائی لیکن حق بات کمی، MIT. کوئی جھوٹ اور خلاف واقعہ بات نہیں کہی۔ حضور سائن البلم کے مذاق کا دوسرا دا قعہ ایک اور حدیث میں بے کہ ایک خاتون حضور اقد سائی ایج کی خدمت میں آئی اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ ( سائن الم میرے لیے دعا فرمائی کہ اللد تعالى مجھے جنت ميں داخل فرمادي، آب فے فرمايا كمكوئى بور هى جنت مي نہیں جائے گی، جب آب نے دیکھا کہ وہ پریشان ہور بی بی تو آپ نے فرمایا کہ میرا مطلب سے بے کہ کوئی خاتون بڑھانے کی حالت میں جنت میں نہیں حائے گی، بلکہ جوان ہوکر جائے گی۔<sup>(1)</sup> دیکھیے! آپ سائٹ کی بل نے مذاق فرمایا اور خوش طبعی کی بات کی ،لیکن اس میں كوئي جهوت ادر غلط بیاني كا پېلونېيس تھا۔ یہ مذاق كرنا بھی حضور اقدس ما الظایر كی سنت ہے، لہٰذا جب کوئی صحف اتباع سنت کی نیت سے مذاق کرے گا تو ان شاء اللہ اس پر تواب کی بھی امید ہے۔ ہمارے جتنے بزرگ گزرے ہیں ان سب کا حال بد تقا کہ ان میں سے کوئی بھی خشک نہیں تھا، ایسا خشک کہ بت بنے بیٹے ہیں اور زبان پر خوش طبعی کی بات ہی نہیں آتی، بلکہ بدحفرات اپنے ساتھوں سے خوش طبعی کی اور دل لگی کی با تیں بھی کیا کرتے تھے اور بعض بزرگ تو اس بارے میں مشہور تھے، لیکن اس خوش طبعی اور مذاق میں جھوٹ نہیں ہوتا تھا اور جب (۱) الشهائل المحمديه للترمذي ص١٤٣ (٢٣٠) طبع دار احياء التراث العربي. 94

بحث ومهاجشه اورجهوث ترك تيجي جد الم الم M اللہ تعالٰی کی پرا پنافضل فرماتے ہیں تو اس کی زبان اس طرح کردیتے ہیں کہ اس زبان پر مجھی جھوٹ کی کوئی بات آتی ہی نہیں، نہ مذاق میں نہ ہی سنجید گی میں۔ حضرت حافظ ضامن شهيد رييهيد اور دل ككي تھانہ بھون کے اقطاب ثلاثہ مشہور ہوئے ہیں۔ان میں سے ایک حضرت حافظ ضامن شہيد رائي ستھے۔ بڑے درجہ کے اولياء اللہ ميں سے تھے۔ ان كے بارے میں بعض بزرگوں کا میہ مکاشفہ ہے کہ بر 108ء میں انگریزوں کے خلاف جہاد ہوا تھا، وہ ای دولہا کی بارات سجانے کے لیے اللہ تعالی نے مقدر کیا تھا، لیکن ان کا بیرحال تھا کہ اگر کوئی ان کی مجلس میں جا کر بیٹھتا تو دیکھتا کہ وہاں تو ہنی مذاق اور دل لگی ہورہی ہے۔ جب کوئی شخص ان کے پاس جاتا تو فرماتے که بھائی اگرفتو کی لینا ہے تو دیکھوسا منے مولا ناشیخ محمد تھانوی صاحب بیٹے ہیں ان کے پاس حطے جاؤر اگر ذکر و اذکار سیکھنا ہو اور بیعت ہونا ہو تو حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کمی (رطیقیہ) تشریف فرما ہیں، ان سے جا کر تعلق قائم کرلو، اور حقہ پینا ہوتو یاروں کے پاس آجاؤ۔ اس طرح کی دل کی کی باتیں کیا کرتے تھے، لیکن اس دل گی کے پردے میں اپنے باطن کے مقام بلند کو چھپایا ہوا تھا۔ الشخير المعترين الشيمية اور فهقم حضرت محمد بن سیرین رادشمیه جو بڑے درج کے تابعین میں سے بی، ان کے حالات میں ان کے بارے میں کسی نے لکھا ہے کہ ļi... 92

بحث ومبادثة اورجهوث ترك كيحير مواغط عماني "كُتَانَسْمَع ضِحْكَه فِي النَّهَارِ وَبَكَاءَه بِاللَّيْل. "() لیعنی دن کے وقت ہم ان کے ہننے کی آ وازیں سنا کرتے تھے اور ان کی مجل میں قہتم کو نجتے تھے اور رات کے دقت ان کے رونے کی آ دازیں آیا کرتی تحسیں، اللہ تبارک و تعالٰی کے حضور جب سحبدہ ریز ہوتے تو روتے رہتے تھے۔ ----ا پی کے حدیث میں خوش طبعی کی ترغیب ہم حال! میہ مذاق اپنی ذات میں برانہیں بشرطیکہ حدود کے اندر ہو اور آ دمی ہر دقت ہی مذاق نہ کرتا رہے، بلکہ تبھی تبھی مذاق اور دل گلی کرنی چاہیے۔ ایک حدیث میں حضور اقدس من شی بل نے اس کی ترغیب دیتے ہوئے فرمایا: (7) روت القُلُون سَاعَة بسَاعَة (7) لینی اپنے دلوں کو تھوڑے وقفے سے آ رام دیا اس كا مطلب بير ب كداً دمى سنجيده كامول مي لكا جواب توتمور اوتت وه ایہا بھی نکالےجس میں آ زادی ہے خوش طبعی کی باتیں بھی کرلے، گویا کہ وہ بھی مطلوب ب اور حضور اقدس من الترج کی سنت ب، لیکن اس کا خیال رہے کہ کی بھی وقت منہ سے غلط بات نہ نگلے۔ ہم حال! جب مذاق میں جھوٹ بولنے کو منع کیا گیا ہے تو سنجید کی میں جھوٹ بولنا کتنی بری بات ہوگی، اور مؤمن کی بنیادی علامتوں میں سے ایک علامت سے بے کہ اس کے منہ سے غلط بات نہیں نکل (١) تاريخ دمشق لابن عساكر ٢٠٩/٥٣ طبع دار الفكر-(٢) المراسيل لابي داود كمافي "تحفَّة الاشر اف" ٣٧١/١٣ (١٩٣٥٣) طبع المكتب الاسلامي.ومسندالشهابالقضاعي٣٩٣/١ (٦٧٢)طبعالرسالة-

بحث ومماحثه اورجهوث ترك كيجيح بدينام المراجعة حتیٰ کہ جان پر مصیبت آجاتی ہے اس وقت بھی مؤمن جھوٹ سے بچتا ہے، حالانکہ شریعت نے اس کی اجازت دی ہے کہ جان بچانے کی خاطر اگر کوئی شخص جھوٹ بولے تو اس کی اجازت ہے، کیکن جو اللہ کے نیک بندے ہوتے ہیں اس وقت بھی ان کے منہ پر صرف جھوٹ جاری نہیں ہوتا۔ 🚱 حضرت ابوبکر صدیق بنامینهٔ اور جهوٹ سے پر ہیز حضرت ابوبکر صدیق دنانڈ، ہجرت کے سفر میں حضورِ اقد س حقاقت کے ساتھ جارب تھے، مکہ مکرمہ کے کافروں نے آپ سائن کا پی کو پکڑنے کے لیے ہرکارے 3 دوڑائے ہوئے تھے اور یہ اعلان کیا ہوا تھا کہ جو شخص آب (مان فالید) کو پکڑ کر لائے گا اس کوسو اونٹ انعام میں دیے جائیں گے۔ آپ اندازہ لگائیں کہ کتنا بڑا انعام تھا، آج بھی سوادنٹ کی قیمت لاکھوں تک پہنچ جائے گی ادر سارا مکہ اس فكريس تھا كہ آپ (مان شلاية) كوكہيں سے پكڑ لائميں، اس حالت ميں ايك شخص آپ تک پینچ گیا، وه مخص حضرت صدیقِ اکبر رضائفُهٔ کو جانتا تھا، کیکن آپ (مل الفالية) سے واقف نہيں تھا۔ اس نے يو چھا کہ يہ آب کے ساتھ کون ہيں؟ اب اگر صحیح بتاتے ہیں تو جان کا خطرہ ہے اور اگر نہیں بتاتے ہیں تو غلط بیانی اور جموت ہوتا ہے، جو لوگ تیج بولنے کا اہتمام کرتے ہیں، ایسے مواقع پر اللد تعالی ان کی مدد فرماتے ہیں۔ آپ تو ''صدیق'' (مناشد) شطے، چنانچہ اس مخص کے سوال کے جواب میں آپ کے منہ سے مید لکلا کہ "ھَادٍ يَھْدِينِي السَّبِينَ "مَد رہنما ہیں اور مجھے راستہ دکھلاتے ہیں۔ اب دیکھیے آپ نے ایک ایسا جملہ بول ویا جس میں جھوٹ کا شائبہ بھی نہیں تھا، اس لیے کہ آپ مانطاتی ہم واقعی رہنما تھے اور 

بحث ومباحثة اورجهوث ترك تنجي مواغط عماني دین کا راستہ دکھلاتے تھے اور جان بھی بچ گنی۔(۱) دیکھیے اجان پر بنی ہوئی ہے، مگر اس وقت بھی زبان پر صرتح مجموث نہیں آ رہا ہے، حالانکہ ایسے موقع پر جبکہ جان کا خطرہ ہو، شریعت نے جھوٹ بولنے کی گنجائش دے دی ہے، لیکن صدیق اکبر رٹن تنز نے زبان سے جھوٹ کا كلمة نبين نكالا -5 ور المعاد المحمد قاسم صاحب نا نو توی بط اور جھوٹ سے پر ہیز حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانوتوى رافيتيه جو دار العلوم ديوبند ك باني تھے، بور ا ، کے جہاد آزادی کے موقع پر ان کی گرفتاری کے وارنٹ نکلے ہوئے تھے، اس وقت سے عالم تھا کہ چورا ہول پر میانسیول کے تخت لیکے ہوئے تھے اور جب کسی کے بارے میں پتا چلتا کہ یہ جہاد میں شریک ہے، اس کو فورأ کر کر چورا بے پر بیمانسی دے دی جاتی تھی۔ اس حالت میں حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانوتوى دايشيد ديوبند مي حصت كى معجد مي تشريف فرماته، آپ بالكل ساده ريت تص اور عام طور پر آب تهبند اور معمولى كرتا بين ريت ته، د کھنے میں پتانہیں چلتا تھا کہ آپ اتنے بڑے علامہ ہول گے۔ ایک دن آپ کو گرفآر کرنے کے لیے پولیس مبجد کے اندر پنج گئ، اندر جا کر دیکھاتو کوئی نظر نہ آیا۔ پولیس والوں کے ذہن میں بد تھا کہ مولانا محد قاسم صاحب بہت بڑے علامہ ہول کے اور آپ جبہ اور پگڑی پہنے ہوئے شان وشوکت کے ساتھ بیٹھے ہوں گے، لیکن اندر متجد میں دیکھا کہ ایک آ دمی لنگی اور معمولی کرتا پہنے ہوئے (۱) صحيح البخاري ٦٢/٥ (٣٩١١) ومسند احد ٢٠/٢٢٤ (١٣٢٠٥). 100 ----

بد الم الم بحث ومباحثة اورجهوث ترك سيحير ہے، پولیس والے یہ سمجہ کہ یہ مجد کا کوئی خادم ہے، ان سے یو چھا کہ مولانا محمد قاسم صاحب نانوتوی کہاں ہیں؟ اب اگر یہ جواب دیتے ہیں کہ میں ہوں تو پکڑے جاتے ہیں اور اگر کوئی اور بات کہتے ہیں تو جھوٹ ہوجاتا ہے۔ آپ نے بیر کیا کہ جس جگہ پر کھڑے تھے اس جگہ سے ذرا سے پیچیے ہٹ گئے اور پھر کہا کہ ابھی تھوڑی دیر پہلے تو پہیں تھے، یہ جواب دیا۔ آپ دیکھیں کہ ایے وقت میں جبکہ پھانی دیے جانے کا خطرہ آنکھوں کے سامنے بے اور موت آئکھول کے سامنے رقص کررہی ہے، اس وقت بھی صریح جھوٹ زبان سے نہیں نکالا، ای کی برکت سے اللہ تعالی نے بچالیا اور اس پولیس کے دل میں بیہ بات آگن کہ ہوسکتا ہے کہ تھوڑی دیر پہلے یہاں ہوں گے اور اب کہیں نکل گئے۔ بہر حال، جھوٹ ایس چیز ہے کہ ایک مؤمن تختہ دار پر بھی اس کو گوارا نہیں کرتا۔ 🗿 آج معاشرے میں تھیلے ہوئے جھوٹ اس کیے حتی الامکان جہاں تک ہو سکے انسان جھوٹ نہ بولے۔ جب شریعت نے تیج بولنے کی اتن تا کید فرمائی ہے اور جھوٹ بولنے کی ممانعت فرمائی ہے، حتیٰ کہ مذاق میں ادر حالت جنگ میں بھی جھوٹ کی ممانعت فرمائی ہے تو عام حالات میں جھوٹ کی اجازت کیے ہوگی؟ آج کل ہمارا معاشرہ جھوٹ سے بمركيا ب، اچھ خاص پڑھ لکھ ديندار اور اہل الله سے تعلق رکھنے والے صحبت یافتہ لوگ بھی صریح جھوٹ کا ارتکاب کرتے ہیں، مثلاً چھٹی لینے کے لیے جموث میڈیکل سرمیفیکید بنوار ب بی اور دل میں ذراسا س خیال بھی نہیں گررتا کہ ہم نے جھوٹ کا ارتکاب کیا ہے۔ تجارت میں، صنعت میں، کاروبار میں جھوٹے سرمیفکیٹ، جھوٹے بیانات، جھوٹی گواہیاں ہورہی بیں۔ یہاں تک 1+1

بحث ومباحثة اورجهوث ترك ينتنئ مواعظ عماني جلد بيهمسارم نوبت آگئ ہے کہ اب کہنے والے میہ کہتے ہیں'' اس دنیا میں تیج کے ساتھ کزارہ TIM نہیں ہوسکتا۔'' - العیاد باللہ العلی العظیم - یعنی سچ ہو لنے والا زندہ نہیں رہ سکتا اور جب تک جھوٹ نہیں ہولے گا اس وقت تک کام نہیں چلے گا۔ حالانکہ اللہ کے رسول سلان التي في تو فرما يا ب كه <u>ب </u> "تحروا الصدق وإن رأيتم أن فيه الهلكة فإن فيه النجاة, واجتنبوا الكذب وإن رأيتم أن فيه النجاة فإنفيه الهلكة سچ بولنے کی فکر کرو اگر چہ تمہیں سچ بولنے میں ہلاکت نظراتی ہو، کیوں کہ سچ بولنے میں نجات ہے اور جھوٹ سے بچو اگر جیہ تمہیں اس میں نجات نظر آرہی ہو، کیونکہ جھوٹ میں ہلاکت ہے۔<sup>(1)</sup> بظاہر دقتی طور پر جھوٹ بولنے سے کوئی نفع حاصل ہوجائے ،کیکن انجام کار جھوٹ میں فلاح اور کام یابی نہیں، سچائی میں فلاح ہے، اللہ کا تھم مانے میں فلاح ہے۔ اس کیے سچائی کا اہتمام کرنا چاہیے اور پھر اس بارے میں بہت سی باتیں الیں ہوتی ہیں جن کو ہر ایک جانتا ہے کہ پی جھوٹ ہے، کیکن ہمارے معاشرے (۱) الزهد لهنادبن السرى ٦٣٥/٢ طبع دار الخلفاء الكويت, ومكارم الاخلاق لابن ابی الدنیا ص ٥١ (٣٧) طبع مكتبة القرآن القاہرة، و كتاب الصمت لابن ابی <sup>الدنیا</sup> ٢٢٧ (٤٤٦) طبع دار الكتاب العربي وذكر المنذرى في "الترغيب" ٣٦٥/٣ وقال رواه ابن ابى الدنيا في كتاب الصمت بكذا معضلا ورواته ثقات طبع دار الكتب العلميه 107

بلد الم الم الم الم المؤاخ الطرعماني بحث ومهاحثه اورجهوٹ ترک کیجیے میں آج کل جھوٹ کی ہزاروں قشمیں نکل آئی ہیں، یہ جھوٹے سر فیفیکیٹ، NIT جھوٹے بیانات وغیرہ، بیر جھوٹ کی بدترین قسم ہے، اس میں اچھے خاصے پڑھے کھے لوگ بھی مبتلا ہوجاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس سے محفوظ رہنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ بہرحال، اس حدیث میں ایک بات تو یہ بیان فرمائی کہ بندے کے مکمل مؤمن ہونے کے لیے میضروری ہے کہ وہ مذاق میں بھی جھوٹ نہ بولے۔ 🛞 بحث ومباحثہ سے پر ہیز کریں  $\odot$ دوسری بات سے ارشاد فرمائی کہ حق پر ہونے کے باوجود بحث و مباحثہ سے یر میز کرے ، ہماری زبان کی آفتوں میں سے ایک بڑی آفت "بحث و مباحث" بھی ہے لوگوں کو اس کا بڑا ذوق ہے، جہاں چند افراد کی مجلس جمی اور کوئی موضوع نکا، بس پھر اس موضوع پر بحث و مباحثہ شروع ہو گیا۔ وہ مباحثہ بھی ایسی فضول باتوں کا جن کا نہ تو دنیا میں کوئی فائدہ ہے اور نہ آخرت میں کوئی فائدہ۔ یاد رکھے! میہ بحث ومباحثہ الیمی چیز ہے جو انسان کے باطن کو تباہ کردیتا ہے۔ حضرت امام ما لک رطن فرمات بیں: "المراءيذهببنورالعلم"<sup>(1)</sup> '' بحث ومباحثة علم کے نورکو تباہ کردیتا ہے۔'' اور بحث ومباحثہ کی عادت عالموں میں زیادہ ہوتی ہے، اس لیے کہ ہر عالم سی محصما ہے کہ میں زیادہ جامتا ہوں، اگر دوسرے نے کوئی بات کہہ وی تو اس سے <sup>(1)</sup> فتح الباري لابن حجر ٢٦٣/١٣ طبع دار المعر فة بير وت. ( **\* 1** 

بحث ومبارثة اور تبهوت ترك تيجي مواحط عماني the party TIC بحث مباحثہ کرنے کو تیار اور اس مباحثہ میں گھنٹوں خرچ ہور ہے ہیں، چاہے وہ مباحثہ زبانی ہو یا تحریر ی ہو۔ بس اس میں وقت صرف ہور ہا ہے۔ ا پن رائے بیان کر کے علیحدہ ہوجا تیں سیدھی سی بات سہ ہے کہ اگر تمہاری رائے دوسرے کی رائے سے مختلف ہے تو تم اپنی رائے بیان کردو کہ میری رائے بیہ ہے اور دوسرے کی بات س لو۔اگر سمجھ میں آتی ہے تو قبول کرلو اور اگر سمجھ میں نہیں آتی تو بس بیہ کہہ دو کہ تمہاری بات سمجھ میں نہیں آئی، تمہاری سمجھ میں جو آ رہا ہے تم اس پر عمل کرلو اور میری سمجھ میں جو آرہا ہے میں اس پر عمل کروں گا۔ بحث کرنے سے کچھ حاصل نہیں اس لیے کہ بحث ومباحثہ میں ہر خص سے چاہتا ہے کہ میں دوسرے پر غالب آجاؤں، میری بات اونچی رہے اور دوسرے کو زیر کرنے کی فکر میں رہتا ہے، اس کے نتیج میں پھر حق و باطل میں امتیاز باقی نہیں رہتا، بلکہ بیفکر سوار ہوتی ہے کہ جس طرح بھی ہوبس دوسرے کو زیر کرنا ہے۔ حضور سائن ایہ ج نے اس حدیث میں بیفرمادیا کہ اگرتم حق پر ہو اور صحیح بات کہہ رہے ہو اور دوسرا شخص غلط بات کہہ رہا ہے، پھر بھی بحث و مباحثہ مت کرو، بس اپنا مؤقف بیان کردو اور اس سے کہہ دو کہ تمہاری سمجھ میں آئے تو قبول کرلو اور اگر سمجھ میں نہ آئے تو تم جانو، تمہار اکام جانے۔تو اس حدیث میں حق بات پر بھی بحث و مباحثہ سے ممانعت فرمادی۔ 🚯 سورہ کافرون کے نزول کا مقصد سورهٔ "قُلْ يَأَيَّهُا الْكَفِرُونَ" جس كوبهم اور آپ نماز ميں پڑھتے ہيں، بير

1+12

بحث ومباحثه اورجحوث ترك سيحيحه بلد بهام المح مواطوعتان ای مقصد کو بتانے کے لیے نازل ہوئی ہے۔() وہ اس طرح کہ حضور اقد س سال اللہ ا M نے اپنا توحید کا پیغام کفار مکہ کے سامنے وضاحت کے ساتھ بیان فرمادیا، اس کے دلائل بیان فرمادیے، لیکن بیان کرنے کے بعد جب بحث و مباحثہ کی نوبت آ گئ تو اس وقت به سورت نازل موئی: قُلْ يَاكِيهُما الْلُفِرُونَ أَلا أَعْبُلُ مَا تَعْبُلُونَ أَو لا أَنْتُمْ عَبِلُوْنَ مَا أَعْبُلُ أَوْ لَا أَنَّا عَابِلُ مَّا عَبْدَتُهُ فَوَ لَا أَنْتُهُ عَبِلُونَ مَا أَعْبُدُهُ لَهُ  $\odot$ دِيْنُكُمْ وَلِي دِيْنَ (1) '' آپ فرماد یجیے اے کافرو! تم جس کی عبادت کرتے ہو، میں اس کی عبادت نہیں کرتا اور تم اس کی عبادت نہیں کرتے جس کی میں عبادت کرتا ہوں اور نہ میں عبادت کرنے والا ہوں جس کی تم عبادت کرتے ہو اور نہ تم عبادت کرنے والے ہوجس کی میں عبادت کرتا ہوں۔ تمهارا دین تمهارے ساتھ اور میرا دین میرے ساتھ۔' مطلب بیہ ہے کہ میں بحث و مباحثہ کرنانہیں چاہتا، جوحق کے ولائل تھے وہ واضح کر کے بتادیے، سمجھادیے، اگر قبول کرنا ہوتو اپن فلاح اور کام یابی کی خاطر قبول کرلو، آ گے فضول بحث و مباحثہ میں وقت ضائع کرنا نہ تمہارے حق میں (۱) تفسير الطبرى ٢٦١/٢٤ طبع دار التربية والتراث، وتفسير ابن كثير ٥٠٧/٨ طبع دار طيبه. (٢) سورة الكافرون آيت ( ١ تا٦). I \* 🗅

بحث ومباحثة اورجهوت ترك كجن مواجعتان بديار مفید ہے اور نہ میرے حق میں مفید ہے، لَکُن دِنِن کُنْ وَلِيَ دِنْنِ تَمَهارے کیے مستقبل میں اور میرے لیے میرا دین-ووسرے کی بات قبول کرلو ورنہ چھوڑ دو دیکھیے! خالص کفر اور اسلام کے معاملے میں بھی اللہ تعالیٰ نے بید فرمادیا کہ سیل بید کہہ دو کہ میں جھگڑانہیں کرتا اور بحث و مباحثے میں نہیں پڑتا۔ جب کفر اور اسلام کے معاملے میں سی حکم ہے تو اور دوسرے مسائل میں اس سے زیادہ بچنے کی ضرورت ہے، لیکن ہماری حالت ہی ہے کہ ہر وقت ہمارے در میان بحث و مباحث کا سلسلہ چلتا رہتا ہے، یہ باطن کوخراب کرنے والی چیز ہے۔ اگر کسی ہے س مسل پر کوئی بات کرنی ہوتو طلب حق کے ساتھ بات کرو، اسے حق پہنچانے کے لیے بات کرو، اپنا مؤقف بیان کردو، دوسرے کا مؤقف سن لو، سجھ میں آئے تو قبول کرلو، سمجھ میں نہ آئے تو چھوڑ دو، بس، لیکن بحث نہ کرو۔ ایک لامتنابی سلسله جاری ہوجائے گا میرے یاس بے شار لوگ خطوط کے اندر کھتے رہتے ہیں کہ فلال صاحب ے اس مسلے میں بحث ہوئی، وہ یہ دلیل پیش کرتے ہیں، ہم ان کا کیا جواب دی؟ اب بتائے! اگر ب سلسله آ کے ای طرح جاری رہے کہ وہ ایک دلیل پیش کریں اور آب مجھ سے پوچھ لیس کہ اس کا کیا جواب دیں؟ میں اس کا جواب ہتادوں، پھر وہ کوئی دوسری دلیل پیش کریں تو پھرتم مجھ سے پوچھو کے کہ اس دلیل کا کیا جواب دیں، تو اس طرح ایک لامتناہی سلسلہ جاری ہوجائے گا۔ سید می س بات بد ب که بحث و مباحثه ای مت کرو، بلکه اینا مسلک بیان کردو که میر -1+4

المدار المواطقان بحث ومهامة اورمجوث ترك يجي نزدیک بیدت ب، میں اس پر کاربند ہوں۔ سامنے والا قبول کرتے تو تعلیک بنیس ہول کرتا تو اس سے میہ کہہ دو کہ تم جانو تمہارا کام جانے، میں جس راتے پر ہوں ای راستہ پر قائم رہوں گا۔ اس سے زیادہ آ مے بڑھنے کی ضرورت نہیں، حضور اقد سانطالید کم تعلیم تو یہی ہے کہ اگرتم سیح ادر حن پر ہو، بھر بھی بحث و مباحظ میں مت پڑو۔ 🔬 مناظره مفيرنہيں آج کل "مناظره" کرنا اور اس مناظرے میں دوسرے کو شکست دیتا Ì ایک ہنر بن گیا ہے۔ حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی دیشے۔ جب نے نے دارالعلوم دیوبند سے فارغ ہوئے تو اس وقت حضرت والا کو باطل فرقوں سے مناظرہ کرنے کا بہت شوق تھا، چنانچہ فارغ ہونے کے بعد کچھ عرصے تک مناظروں کا بیہ سلسلہ جاری رکھا اور جب بھی کمی ہے مناظرہ کرتے تو ددسرے کو زیر ہی کردیتے تھے، اللہ تعالیٰ نے قوت بیان خوب عطا فرمائی تھی، لیکن حضرت خود فرماتے ہیں کہ کچھ دن کے بعد اس مناظرے کے کام سے ایسا دل ہٹا کہ اب میں کسی طرح تھی کسی سے مناظرہ کرنے کو تیارنہیں۔فرمایا کیہ جب میں مناظرہ کرتا تھا تو دل میں ایک ظلمت محسوس ہوتی تھی، پھر بعد میں ساری عمر تبھی مناظرہ نہیں کیا، بلکہ دوسروں کو بھی منع کرتے ستھے کہ یہ چھ فائدہ مند نہیں ہے، کہیں واقعی ضرورت پیش آ جائے اور حق کی وضاحت مقصود ہو تو اور بات ہے، ورنہ اس کو اپنا مشغلہ بنانا اچھی بات نہیں۔ جب علاء کرام کے لیے بداچھی بات نہیں تو عام آ دمی کے لیے دین کے مسائل پر بحث کرنا فنول بات ہے۔

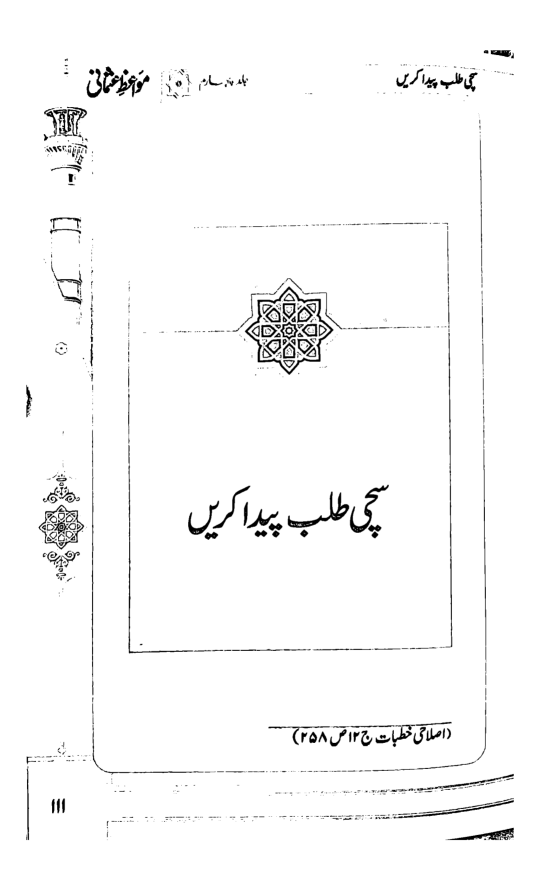
بحث ومباحثه اورجموت ترك كجيج مواغط عماني بدين فالتوعقل والے بحث ومباحثه كرتے ہيں ا کبر اللہ آبادی مرحوم جو اردو کے مشہور شاعر ہیں، انہوں نے اس بحث و مباحثہ کے بارے میں بڑا اچھا شعر کہا ہے، وہ سیر کہ مذہبی بحث میں نے کی ہی نہیں فالتو عقل مجھ میں تھی ہی نہیں لیعنی مذہبی بحث وہ کرے جس میں فالتوعقل ہو۔ ہر آ دمی کو اس برعمل کرنا چاہے۔ البتہ اگر کوئی مسئلہ معلوم نہیں تو کسی جانے والے سے پوچھ لو، کوئی بات سجونہیں آ رہی ہے تو یو چھلو، طالب حق بن کر معلوم کرلو، کیکن بحث و مباحث میں سچونہیں رکھا۔ 🛞 بحث ومباحثہ سے ظلمت پیدا ہوتی ہے اس حدیث کی تشریح میں حضرت تھانوی دلیٹید فرماتے ہیں کہ "اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بحث و مباحظ سے ظلمت پدا ہوتی ہے، کول کہ ایمان کا کال نہ ہونا ظلمت ب ادر اک لیے تم اہل طریقت کو دیکھو گے کہ وہ بحث و مباحثے سے سخت نفرت کرتے ہیں۔'' لیعنی تصوف اور سلوک کے راہتے پر چکنے والے، اولیاء اللہ بحث و ماح سے سخت نفرت کرتے ہیں۔ 1+ 1

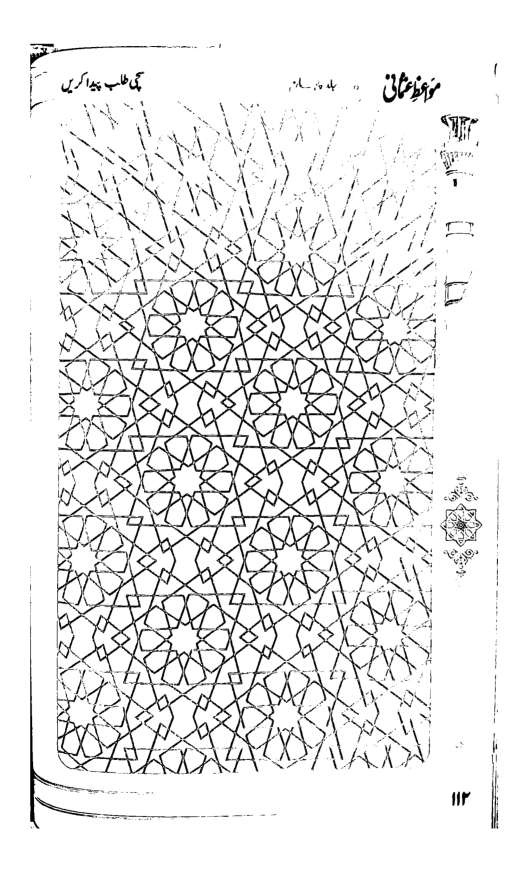
بحث ومباحثه اورجموت ترك سيجي بد بهام الم M 🚯 جناب مودودی صاحب سے مباحثہ کا ایک واقعہ ہارے ایک بزرگ تھے حضرت بابا مجم الحن صاحب را طبع جو حضرت تھانوى رائيرى كے صحبت يافتہ تھے اور برا بحجب بزرگ تھے، ايک مرتبہ انہوں نے مجھ ہے فرمایا کہ ''جناب مودودی صاحب نے اپنی کتاب ''خلافت و ملوکیت'' میں بعض صحابہ کرام پر بڑے غلط انداز میں گفتگو کی ہے، تم اس کے او پر چھلھو۔' چنانچہ میں نے اس پر مضمون لکھ دیا، اس مضمون پر پھر مودودی صاحب کی طرف سے جواب آیا، اس پر پھر میں نے ایک مضمون بطور جواب کے لکھ دیا۔ ال طرح دومرتبه جواب لکھا۔ جب حضرت بابا عجم الحن صاحب رکھتی ہے میرا دوسرا جواب پر ها تو مجصایک پر چدکها، وه پر چه آج بھی میرے پاس محفوظ ب، اس میں پہلکھا تھا: " بین نے تمہارا بی مضمون پڑھا اور پڑھ کر بڑا دل خوش ہوا اور دعا سی نکلیں، اللہ تعالٰی قبول فرمائے۔'' پھرلکھا کہ · 'اب اس مردہ بحثا بحق کو دفنا دیجیے۔'' لينى اب بير آخرى مرتبه لكه ديا اور جوحت واضح كرنا تقا وه كرديا، اب اس کے بعد اگر دہاں سے کوئی جواب بھی آئے تب بھی تم اس کے جواب میں پچھ مت لکھنا، اس لیے کہ پھرتو بحث و مباحثہ کا دروازہ کھل جائے گا۔ بہرحال! میہ ( + 9

بحث ومبادية اور جموت ترك فنجي بار بار مواعظ عماني اولیاء اللہ اس بحث و مباحثے سے سخت نفرت کرتے ہیں، کیوں کہ اس کا کوئی فائدہ الیاء اللہ اس بحث و مباحث سے سخت نفرت کرتے ہیں، کیوں کہ اس کا کولی فائدہ سبیں ہوتا، آج تک آپ نے نہیں دیکھا ہوگا کہ کسی مناظرے کے نتیجہ میں حق تول کرنے کی توفیق ہوئی ہو، سوائے وقت ضائع کرنے کے پچھ حاصل نہیں۔ ۔ قبول کرنے کی توفیق ہوئی ہو، سوائے وقت ضائع کرنے کے پچھ حاصل نہیں۔ بداہل اللہ بحث ومباحثے سے نفرت کیوں نہ کریں جب کہ کمی کریم سلان تالی خ فرمادیا که''مؤمن کی علامت سے سے کہ وہ بحث ومباحثہ میں نہیں پڑتا۔'' اللہ تعالیٰ ہم سب کو بحث و مباحثہ اور جھوٹ سے بچنے کی ہمت اور تو فیق عطا فرمائے، آمین۔

وَآخِرُ دَعُوَانَا أَنِ الْحَهْدُ يِلُّهِ رَبِّ الْعُلَبِيْنَ

11+





سجى طلب پيداكريں مواخط عماني بلدين سارم براينيه ارَح<sup>ر</sup> ارَجَم سچى طلب پيدا كريں اور وال وبحث ومباحثے سے بچیں ÷ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورَأَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِةِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّفْبِلْهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنْ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةً ؗ ٢شَهِيْكَ لَهٔ وَنَشْهَدُ ٱنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْهَا كَثْبِرَ اكْثِيْرَا، أما بعد ! عن وراد قال كَتَبَ مَغِيْرَةُ إلىٰ مُعَامِيةً صَّلَّهُ سَلَام عَلَيْكَ أَمَّا بَعْدُ! فإنِّي سَمِعْتْ رَسُوْلَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ يَقْوَلْ: "إِنَّ الله حَوَّمَ ثَلَاثًا È. 111

سجى طلب پيدا كري مؤاخط عماني جلد ونز سارم ونَهَىٰ عَنْ ثَلَابٍ حَرَّمَ عَقْوْقَ الْوَالِدِوَ وَأَدَالْبَنَاتِ وَمَنْعاً وَهَات وَنَهٰى عَنْ ثَلَاث؛ قِيْل وَقَال وَ كَثْرَةٍ السَّؤَال وَإِضَاعِة الْمَال"(1) ب چوٹے سے علم سیکھنا ایک مرتبہ حضرت معاویہ دنائٹنڈ نے حضرت مغیرہ بن شعبہ دنائٹنڈ کو خط ککھا کہ مجھے کوئی ایس بات لکھ کر بھیجے جو آ ب نے رسول اللہ سائٹ الیکم سے تن ہو۔ حضرت  $\odot$ معادیہ رفائن شام کے حاکم تھے اور بعد میں پورے عالم اسلام کے خلیفہ بن گئے اور حفرت مغیرہ بن شعبہ رضائفہ ایک مخصوص علاقہ کے گورنر سے، دونوں صحابی ہیں، حضرت معاويه دياني، تنجي صحابي بين اور حضرت مغيره بن شعبه دياني، تجعي صحابي بين، کیکن حضرت معاویہ ذلی شن نے حضرت مغیرہ بن شعبہ دلی شن کو خط لکھا جو بظاہر ان کے ماتحت ہیں۔ ال خط میں بیلکھا کہ آپ مجھے کچھالی با تیں لکھ کر بھیجے جو نبی کریم ملاظائیل ے آپ نے <sup>س</sup>ن ہوں۔ اب ذراغور فر مایچ کہ ایک طرف حضرت معاویہ ڈکائٹڑ خود صحابی بین اور صحابی بھی وہ جو کا تپ وتی ہیں، یعنی ان صحابہ کرام روانت میں ے ہیں کہ جب کوئی وحی نازل ہوتی اور قرآنِ کریم کی کوئی سورت یا آیت نازل ہوتی تو آنحضرت ملی کا جن محابہ کرام نڈی اللہ کو قر آنِ کریم لکھوایا کرتے تھے ان میں سے حضرت معاویہ رضائنہ ہیں، تو خود صحابی ہیں، آپ سانطان کر کی صحبت اٹھائی ہے، آپ سکن کا پیل کی باتیں سن ہیں، اس کے باوجود دوسرے صحابی سے (۱) صحيح مسلم ١٣٤١/٣٤١ (٥٩٣) وصحيح البخاري ١٢٠/٣ (٢٤٠٨) ـ 1117

بلد مرام المراجع سي طلب پيدا كري محماج بن كر يوجه رب بي كرات واللفظ في جو كمه بات رسول اللد من عليهم -ین ہودہ مجھے بتائے۔ احتياج جامتا ب آج اگر کوئی دو آدمی ہم مرتبہ بھی ہوں، ایک بی استاذ کے شاگرد ہوں، ایک بی شیخ کے مرید ہوں، دونوں نے اپنے اپنے استاذ اور شیخ کی صحبتیں اٹھائی ہوں، تو ہر ایک اپنے کو دوسرے سے بے نیاز سجھتا ہے کہ مجھے بھی وہی بات حاصل ہے جو اس دوسرے کو حاصل ہے، لیکن حضرات ِصحابہ کرام میں چھین اپنے آب کو اس معاملہ میں ہمیشہ محتاج سمجھتے تھے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ دوسرے نے کوئی ایس بات نبی کریم سال الا ایج سے سن کی ہو جو میں نہیں سن سکا، اس لیے حضرت معادیہ ذن لفن نے حضرت مغیرہ بن شعبہ ذنائی سے فرمایا کہ آپ نے جو بات نبى كريم من الشلية سائل موده مجص بتائية تاكه مير علم من اضافه مو معلوم ہوا کہ علم نہ کسی کی جا گیر ہے اور نہ کسی کی جائیداد ہے اور نہ کوئی شخص علم کے معاملے میں کبھی بے نیاز ہوسکتا ہے۔ ہمیشہ انسان کو طالب علم رہنا چاہیے کہ ہر دفت اس کے اندر بیطلب رہے اور بیجتجو رہے کہ میرے علم میں اضافہ ہو، چاہے اس کے لیے بچھے کسی چھوٹے ہی سے رجوع کرنا پڑے، لیکن اس کے <sup>ذر</sup>یع اگر میرےعلم میں اضافہ ہوجائے تو بیرمیرے لیے سعادت کی بات ہے۔ لہذا کبھی علم کے معاملے میں اور دین کے معاملے میں اپنے آپ کو بے نیاز نہیں تمجھنا جاہے۔ 110

تى ئ**ى طاب يېدا**لىرى A south مواعظة عماني جولوگ اپنے آب کو بڑا عالم بجھتے ہیں کہ ہم نے بڑاعلم حاصل کرلیا، ان The کے اندر بیہ روگ اور بیاری ہوتی ہے کہ وہ دوسرے سے علم حاصل کرنے کے معاطے میں اپنے آپ کو بے نیاز سمجھتے ہیں کہ مجھے اس کے پاس جانے کی کیا ضرورت بي؟ مجمع ان ب يوجيف كى كيا ضرورت بي ليكن الله تبارك وتعالى کی سنت یہ ہے کہ بعض اوقات چھوٹے کے دل پر وہ بات جاری فرماد بتے ہیں جو بڑوں کے دل میں نہیں آتی۔ 😳 حضرت مفتي أعظم راشيميه اورطلب علم ميرب والبه ماجد حضرت مولانا مفتى محمد شفيع صاحب والتظيه مفتي أعظم یا کستان، جن کی ساری عمر پڑھنے پڑھانے میں گزری، دارالعلوم دیوبند میں پڑھا اور وہیں پڑھایا، دہاں دارالافتاء کے صدر مفتی رہے۔ ایک دن فرمانے لگے: " بیس جب بھی کہیں جارہا ہوتا ہوں اور سے دیکھتا ہوں کہ کوئی واعظ دعظ کہہ رہا ہے یا تقریر کررہا ہے، چاہے کتنی ې جلدي ميں ہوں ليکن تھوڑي ہي دير کو اس کي بات سننے کے لیے ضرور کھڑا ہوجاتا ہوں۔ اس لیے کہ کیا پتا اللہ تبارک و تعالی اس کی زبان پر کوئی ایسی بات جاری فرمادے جو میرے لیے فائدہ مند ہوجائے۔' ہیکون کہہ رہا ہے؟ مفتی اعظم پاکستان جن کے پاس لوگ دن رات دین حاصل کرنے کے لیے آتے ہیں، بڑے بڑے علاء اپنی مشکلات کوحل کرانے کے لیے آتے ہیں۔ بیہ ہے علم کی طلب، حالانکہ عام طور پر ان کے زمانے میں 114

سي طلب پيدا كري M جو داعظ وعظ کہا کرتے تھے وہ سب ان کے چھوٹے، ان کے شاگرد یا شاگردوں ے شاگرد یا شاگردوں کے شاگرد کے شاگرد ہوتے تھے، لیکن اس لیے تھوڑی دیر کے لیے کھڑے ہوجاتے تھے کہ شاید ان کے منہ سے اللہ تبارک و تعالیٰ کوئی ایس بات کہلوادے جو میرےعلم میں نہ ہوادراس سے مجھے فائدہ پنچے۔ وخرت مفتى أعظم رطقيه كاقول زري اور چرفر مایا که · · بهائى ! در حقيقت علم عطاكرنا ادر فائده پينيانا، مدند استاذكا کام ب اور نہ واعظ کا کام ب، نہ مقرر کا کام ب، بدتو کسی اور کی عطا ہے۔علم تو وہ (اللہ) دینے والا ہے وہ کسی بھی ذریعے ہے دے دے، کسی کوبھی واسطہ بنادے، اگر کوئی آ دمی طالب بن کر طلب صادق لے کر جاتا ہے تو اللہ تبارک و تعالیٰ استاذ کے دل پر ایک بات جاری فرمادیتے ہیں جواس کے لیے فائدہ مند ہوتی ہے، ورنہ کی میں مجال ہے کہ وہ دوسرے کو کوئی نفع پینچادے، کا تنات میں کوئی فرد ایسانہیں ہے جو اپنی ذات سے دوسرے کو فائدہ پہنچادے جب تک اللہ جل جلالہ کی تو فیق نہ ہو اور جب تک اللہ تبارک و تعالیٰ ارادہ نہ فرما تیں۔ وہ اگر چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہی تو لمبي چوڑي تقريريں بے کاررہ جائيں-' اس لیے ہمیشہ ہمارے بزرگوں کا میمقولہ رہا ہے کہ 112

. یکی طلب پیدا کریں مواجط عماني المناسبين الم " طالب کی طلب کی برکت سے کہنے والے کے دل میں MA اور اس کی زبان پر اللہ تعالیٰ ایس بات جاری فرمادیتے ہیں کہ سننے والوں کے لیے فائدہ مند ہوجاتی ہے۔'' ا حضرت تھانوی ملٹنہ کی مجلس کی برکات حضرت حكيم الامت مولانا اشرف على صاحب تعانوى قدّس التسد مسره (اللد تعالى ان كے درجات بلند فرمائے، آمين) ان كے بارے ميں بد بات  $\odot$ مشہورتھی کہ ان کی مجلس میں جانے والے اگر دل میں کوئی کھٹک لے کر جائیں یا کوئی سوال لے کر جائیں اور پھر چاہے حضرت داشتید کی مجلس میں جائے ویے ہی خاموش بیٹھ جائیں، اللہ تبارک و تعالیٰ کے فضل و کرم سے ان کی زبان پر وہ بات جاری ہوجائے گی اور کھٹک دور ہوجائے گی۔ چنانچہ حضرت ر المحمد نے ایک دن خود فرمایا که "لوگ سمجھتے ہیں کہ یہ میری کرامت ہے کہ میری زبان ے ان کے سوالات کا جواب مل جاتا ہے۔ فرمایا کہ اصل بات بید ہے کہ سوال کا جواب دینا اور سوال کرنے والے کی تشفی کرنا ہی تو اللہ جل جلالہ کا کام ہے، جب کوئی بندہ طالب بن کر جاتا ہے تو اللدتعالیٰ کہنے والے کے دل میں خود ہے وہ بات ڈال دیتے ہیں، وہ سمجھتا ہے کہ اس کو میرے سوال کا پتا چل گیا ہے اور اس نے بیہ بات کہہ دی اور بعض ادقات غلو کرکے اس کے بارے میں لوگ 11

جى طلب پيداكري یہ کہنا شروع کردیتے ہیں کہ اس کو کشف ہوتا ہے، کوئی M الہام ہوتا ہے، کوئی علم غیب حاصل بے (العیاد باللہ) حالانکہ کسی کو نہ پچھ علم غیب ہے اور نہ اپنی ڈات کے اندر سی کو فقع پہنچانے کی طاقت ہے، بلکہ اللہ تعالیٰ طالب کی طلب کی برکت سے اس کی زبان پر وہ بات جاری فرما ديت بي \_'' بہرجال! پہ طلب بڑی چز ہے۔ مولانا رومی راتشد فرمات بین که ب آب کم جو تشکی آدر بدت تا بجوث آب از بالا و پت که یانی کم د هوند و، پیاس زیاده پیدا کرو، جب پیاس زیاده پیدا موگ تو اللد تبارک و تعالیٰ او پر اور پنچ سے تمہارے لیے یانی ابال دیں گے۔ توبيه پياس بردى عجيب وغريب چيز ب، جب اللد تبارك وتعالى كى كوعطا فرمادیتے ہیں تو پھر اللہ تبارک و تعالی مختلف ذرائع سے اس کی پیاس کو بچھانے کا سامان فرمادتے ہیں،لیکن اصل چیز طلب ہے۔ 🚯 آگ مانگنے کا داقعہ حضرت حاجى امداد الله صاحب مهاجر كمى قدس الله سرة اس كى مثال ديت تھے کہ ایک عورت تھی، اس کے گھر میں آگ کی ضرورت تھی۔ پہلے زمانے میں آگ جلانا ایک مسئله ہوتا تھا، اب تو ذرا ساچولیج کا بٹن دبایا اور آگ جل گئ، کیکن پہلے زمانہ میں آگ جلانا ایک مسلہ ہوتا تھا، پہلے جنگل سے لکڑیاں محق 119

ی می طلب بندا کریں مواعظ عثاني بان بان کر کے لاؤ، پھر ان کو جلاؤ، پھونکنی سے اس کے اندر پھونک مارو، تب جا<sup>کر کہ</sup>یں آگ سلگی تھی اور اس میں کافی وقت لگ جا تاتھا۔ توعور تیں یہ کرتی تھیں کہ جب آگ کی ضرورت ہوتی اور اپنے گھر میں آگ نہ ہوتی تو اپنی پڑوین سے مانگ لیتی تھیں کہ بہن! اگر تمہارے ہاں آگ جل رہی ہوتو ایک انگارہ دے دو، پھر T r وہ کڑ پیچھے میں آگ لے کراپنے چو کھے کوجلالیا کرتی تھیں۔ بہر حال، اس عورت نے اپنی پردین سے کہا کہ لی لی! میرے گھر میں آ گ ختم ہوگئی ہے، اگر تمہارے گھر میں ہوتو دے دو۔ پڑوین نے کہا کہ بی بی میں ضرور دیتی مگر میرا چولہا تو خود ہی ٹھنڈا ہے، چو کہے میں آگ نہیں ہے۔ ما تکنے والی نے کہا اگر اجازت دوتو میں ذرا راکھ کو کرید کر دیکھ لوں؟ ہوسکتا ہے کوئی چنگاری مل جائے، پڑوین نے کہا کہ ہاں دیکھ لو! چنانچہ اس عورت نے چولیے کی را کھ کو کریڈ کر دیکھا تو اندر ایک چھوٹی سی چنگاری مل گئی، تو خاتون نے کہا مجھے تو چنگاری مل گئی، میرا مقصد حاصل ہوگیا اور میں اس سے اپنا کام چلالوں گی، دہ لے کر چلی گئی اور جائے اس سے آگ جلالی۔ طلب کی چنگاری پیدا کرو . حضرت جاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کمی اطنع یہ فرماتے ہیں کہ دیکھو! اس نے جب چو لیے کو کریدا تو کریدنے کے نتیج میں اندر سے چنگاری نکل آئی ادر اس سے آگ بن گئی، لیکن اگر کوئی معمولی سی چنگاری بھی نہ ہوتی تو پھر اس کوہزار کریدتی رہتی، مگر اس سے کچھ بھی نہ بنا اور نہ آگ سلگتی، کیکن چونکہ چنگاری تقی تو اس کو کریدنے سے اور اس کو ذرا سا دوسری لکڑیوں پر استعال

بلد الم الم سجى طلب پيداكري کرنے سے وہ آگ بن کر بھٹرک گئ اور پور اچولہا جل پڑا۔ تو حضرت فرماتے سرے سے دور ہے میں سرے میں ہے۔ پر میں پر میں ہے۔ ہیں کہ جب کوئی شخص کسی استاذیا شیخ کے پاس جاتا ہے تو اگر اندر چنگاری ہے تو ی کو کرید کر اس کو آگ بنادے گا،لیکن اگر اندر چنگاری ہی نہیں ہے تو وہ شیخ اور استاذ ہزار کریدتا رہے اور ہزار اس کے اندر محنت کرتا رہے، گرچونکہ اندر T چنگاری ہے نہیں، اس لیے وہ آگ نہیں بنتی اور میہ چنگاری طلب کی چنگاری ہے، جتجو کی چنگاری ہے۔ اگر انسان کے اندرعلم حاصل کرنے کی طلب ہو، اس کے 🔢 بعدوہ استاذ کے پاس جائے گا تو وہ کریدے گا تو اللہ تبارک و تعالیٰ کے فضل و کرم ے وہ چنگاری آگ بن جائے گی <sup>ا</sup>لیکن اگر طلب ہی نہ ہوتو کچھ بھی نہیں ہوگا۔تو  $\mathbb{C}^{\mathbb{N}}$ یہ در حقیقت اللہ جل جلالہ کی سنت ہے کہ جب کوئی بندہ کسی کے پاس طلب لے کر جاتا ہے تو دینے والے تو وہ ہیں، قلب پر وہ جاری فرمادیتے ہیں۔ درس کے دوران طلب کا مشاہدہ جو لوگ دین کے علوم پڑھاتے ہیں، ان کو اس بات کا تجربہ بے مثلاً رات کو الکلے دن پڑھانے والے سبق کامطالعہ کیا، اس کی تیاری کی، تیاری کرکے درس گاہ میں گئے، جب پڑھانا شروع کیا تو عین سبق کے دوران ایس بات دل میں آتی ہے کہ رات کو گھنٹوں تیاری کرنے کے باوجود ذہن میں نہیں ا کی تھی، لیکن پڑھاتے پڑھاتے ذہن میں آگئ۔ وہ کہاں سے آئی ہے؟ وہ کس طالب کی طلب کی برکت ہوتی ہے کہ کوئی طالب سچی طلب لے کرآیا تھا، اللہ تبارک و تعالی نے اس کی برکت سے وہ بات دل میں ڈال دی جو خود سے سمجھ میں نہیں آرہی تھی۔ اس لیے حضرت والد صاحب قدس اللہ سرہ فرماتے تھے کہ بمان اجب كونى شخص وعظ كبدر با بوتو اين آب كوب نياز ند مجمو، كيا پتا اكر تم 171

ی بی طلب ہندا <sup>کر</sup>یں ۰t مؤاطقاتي الله تبارك و تعالى الى بات جارى تر الله تبارك و تعالى الى بات جارى یے فرمادیں جو تمہارے لیے نفع کا سامان بن جائے! کلام میں تا ثیر من جانب اللہ ہوتی ہے ایک اور بات حضرت فرماتے ستھے وہ سہ ہے کہ سی بھی اللہ جل جلالہ کی طرف سے معاملہ ہوتا ہے کہ کسی وقت کسی بات میں اللہ تبارک و تعالی الی تاثیر پیدا فرماتے ہیں کہ اس بات میں دوسرے وقت میں وہ تاثیر نہیں ہوتی، وہ تھی کی طالب کی برکت ہے۔ کسی نے ایک وقت میں ایک جملہ کہا، اس کا ایسا اثر ہوا کہ دل پلٹ گیا، وہی جملہ کوئی دوسرا آ دمی کسی دوسرے وقت میں کہہ دت تو بعض اوقات اس کا وہ اثر ظاہر نہیں ہوتا۔ تو کیا پتا میں جس وقت جارہا ہوں، اس وقت الله تبارك وتعالى اس كي زبان يركوني اليي بات جاري فرمادين جواس لمح میں میرے لیے مؤثر ہو۔ حفرت فضيل بن عياض رطيني كا واقعه حضرت فضيل بن عياض رطيقيه ، آج ہم جن كو اولياء اللہ ميں شار كرتے ہيں، چنانچہ اولیائے کرام کا جو شجرہ ہے اس میں فضیل بن عیاض سر فہرست آتے ہیں-دراصل بیہ ڈاکو تھے، ڈاکے ڈالا کرتے تھے اور ایسے ڈاکو تھے کہ ما تمیں بچوں کو ڈرایا کرتی تھیں کہ بیٹا سوجاؤ ورنہ کہیں فضیل نہ آجائے اور قافلے گزرتے تھے ادر بدقافلوں کولوٹتے تھے ادر قافلے والے جب کہیں پڑاؤ ڈالتے تو کہتے تھے کہ بیضیل کا علاقہ ہے، کہیں ایسا نہ ہو کہ فضیل یا اس کے آ دمی آ کرہمیں لوٹ الیں۔ ایک دن کی کے گھر پر ڈاکہ ڈالنے کے لیے گئے، آخر شب کا وقت تھا، 122

بحى طلب پيداكري بلد بهام الم وہاں اللہ کا کوئی بندہ قرآن کریم کی تلادت کرر ہا تھا، قرآن کریم کی تلادت کرتے ہوئے بیرآیت تلادت کی کہ ٱلَمُ يَأْنِ لِلَّذِيْنَ امَنُوْا آنُ تَخْشَعَ قُلُوْبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَانَزَلَ مِنَ الْحَقِّ<sup>(1)</sup> قرآنِ کریم کے بھی اندازِ خطاب عجیب وغریب ہوتے ہیں یعنی: کیا ایمان والول کے لیے اب بھی وقت نہیں آیا کہ ان کے دل اللہ کے ذکر کے آگے بینج جا میں ادر اللہ نے جو حق بات نازل فرمائی ہے اس کے آگے وہ اپنے مرکو سرسليم خم كرليس، كيا اب بھى وقت نہيں آيا۔ ڈاکہ ڈالنے جارہے ہیں اور ڈاکہ ڈالنے کے لیے کمند لگائی ہوئی ہے، کان میں قرآنِ کریم کی بید آیت پڑگئ، بس اس کم میں اللہ تعالیٰ نے کیا تا ثیر رکھی تقمی، حالانکه ہزار مرتبہ خود بھی بیہ آیت پڑھی ہوگی، آخر کو مسلمان سے، قرآن پڑھا ہی ہوگا،لیکن اس وقت میں جب اس آ دمی کی زبان سے بیآ یت کر یمدی تو اس نے ایک انقلاب بر پا کردیا، اس وقت اس کمحے دل میں آیا کہ میں ڈا کہ ڈالنا اور سارے غلط کام چھوڑتا ہوں اور وہیں سے بیہ کہتے ہوئے واپس ہوئے کہ "بلى يارَب قَدْآن اے پروردگار! اب وہ وقت آگیا۔ اور سارا ڈاکہ چھوڑ دیا۔ پھر اللہ تعالیٰ نے وہ مقام بخشا کہ اتنے بڑے اولیا <sup>(۱)</sup>سورةالحديدآيت(١٦).

ين طلب پيدا زي مواخط عماني  $M \geq A$ میں سے بیں کہ آج سارے اولیاء اللہ کا شجرہ ان سے جا ملتا ہے۔<sup>(1)</sup> 17 س لیچ میں س آ دمی کی زبان سے نگل ہوئی کون سی بات اثر کر جائے یہ <u>ب</u> ۱ انسان پہلے سے اندازہ نہیں کرسکتا، اس لیے بھی بھی اپنے آپ کو کسی دوسرے کی نفیجت سے بے نیاز نہ سمجھیں، کیا معلوم! اللہ تبارک و تعالیٰ کس بات سے اصلاح فرمادين، يبي معامله حضرات صحابه كرام رضينة ين كا تقابه اب دیکھے کہ حضرت معاور پر فالنور باوجود اونے درج پر ہونے کے اپن ماتحت کو خط لکھ رہے ہیں کہ مجھے کوئی ایسی بات لکھیے جو آپ نے رسول کریم سرورِ دو عالم سانفالیہ سے سی ہو۔ ازول خزد بردل ريزد ان کے جواب میں حضرت مغیرہ بن شعبہ رٹائٹیز نے بھی بہ تکلف نہیں کیا کہ حضرت! آپ تو مجھ سے بڑے عالم ہیں، آپ کو میں کیالکھوں بلکہ میں زیادہ متاج ہوں، آب مجھ لکھے۔ اس فتم کے الفاظ نہیں لکھے، بلکہ بر سوچا کہ جو میر بے علم میں ہے وہ میں بتادیتا ہوں، چنانچہ انہوں نے بھی خط میں لکھ دیا۔ اب سنيه كيا حديث كهي: حضرت مغیرہ بن شعبہ دنائنڈ نے نبی کریم ملاظ کیزم کا جو ارشاد خط میں لکھ کر ہمیجا وہ تین سطریں بھی پوری نہیں ہیں، بلکہ ڈھائی سطروں میں آیا ہے۔ عام طور پر اگر کوئی آ دمی سویے کہ ایک بڑا آ دمی مجھے کہہ رہا ہے کہ رسول کریم سرور دد (۱) تاريخ دمشق لابن عساكر ۳۸۲/٤۸ وسيسر اعلام النبلاء للذهبسي ٤٣٣/٨ طبع الرسالة. 186 

بدورام المراجع مواجع عواق سحى طلب پيداكري عالم مناظلی ہم کا ارشاد مجھے لکھ کر سمیجو تو بیہ اتنا بڑا آ دمی ہے اس کو چھوٹی سی بات لکھ كركما سميجون؟ كونى كمبي چوڑى تقرير ہو، كوئى لمبا چوڑا وعظ ہو، كوئى لمبے چوڑے ارشادات ہوں، کیکن انہوں نے ڈھائی سطروں میں مختصری بات لکھ کر بھیج دی کہ میں نے رسول اللہ سل کا کا کی ہے ہے بہ بات سنی اور حضرت معاد یہ دن کھن تھی مطمئن ہو گئے۔ کیوں؟ اس لیے کہ اعتبار اس کانہیں ہے کہ کتن کمبی بات کہی جارہی ہے، کتنا وقت لیا جارہا ہے؟ اعتبار اس کا ہے کہ کیا بات کہی جارہی ہے؟ وہ بات مختصر ہی سہی، لیکن نافع ہے تو اس کو انسان پلے باندھ لے اور اس پرعمل کرے تو اس کی نجات ہوجائے گی، کمبی چوڑی تقریروں کی حاجت نہیں، لمبے چوڑے بیانات کی بھی حاجت نہیں، لہذا اگر پوچینے والے کے دل میں طلب ہو اور کہنے والے کے دل میں اخلاص ہوتو اللہ تعالیٰ ایک جملے سے فائدہ پہنچادیتے ہیں اور اگر (خدا نہ کرے) سننے والے کے دل میں طلب نہ ہو، یا کہنے والے کے دل میں اخلاص نہ ہوتو گھنٹوں تقریر کرتے رہو، ایک کان سے بات داخل ہوجائے گی اور ددسرے کان سے نگل جائے گی، دل پر انڑ انداز نہیں ہوگی، لیکن جب اخلاص ہو تو چوٹی بات بھی کارآ مد ہوجاتی ہے۔ مخضر حدیث کے ذریعے نفیحت چنانچه حضرت مغیرہ بن شعبہ رنائند نے بیہ چھوٹی سی حدیث بطور نصیحت لکھ کر بھیج دی کہ نجی کریم مذہب ج چھ چیزوں سے منع فرمایا کرتے ہتھے، مقصد بیدتھا کہ ان کو <sup>الر</sup>یلے باندھ لو گے تو ان شاء اللہ اس ہے آپ کو رسول اللہ مان ﷺ ج کے ارشاد کا 120

مواطعمان سحى طلب پيدا كريں میہ چھ چیزیں لکھ کر حضرت مغیرہ بن شعبہ رنائٹن نے جیجیں کہ رسول کریم ملاظ پیل نے ان چیزوں سے منع فرمایا ۔ اب ان چھ چیزوں کی تھوڑی تی تفصیل سن کیچیے۔ 🔬 پیلی چیز: فضول بحث ومباحثه پہلی چیز کہ جس سے رسول کریم سرور دوعالم من المالی بے منع فرمایا ہے دہ ··· قبل و قال' ہے، لیعنی فضول بحث و مباحثہ جس کا کوئی نتیجہ برآ مدنہیں ہوتا، ای میں فضول کی گفتگو بھی داخل ہے، بیدالیں چیز ہے کہ جس سے رسول کریم مقافقات ہے نے منع فرمایا ۔ اب بظاہر تو یہ کوئی گناہ کی بات نہیں ہور ہی ہے، وقت گزاری ہور بی ہے اور فضول گفتگو ہور ہی ہے، بحث و مباحثہ کسی بات پر چل رہا ہے۔ 🛞 وقت کی قدر کرد لیکن اس لیے منع فرمایا کہ اللہ جل جلالہ نے ہمیں اور آپ کو جو زندگی عطا فرمائی ب، اس کا ایک ایک لحد بڑی عظیم دولت ب، ایک ایک لحد اس کا قیمتی ب، کچھ پتانہیں کب بدزندگی چھن جائے اور کب ختم ہوجائے اور بدائ لیے مل ہے تا کہ انسان اس زندگی کے اندر این آخرت کی بہتری کا سامان کرے، جس انسان کے اندر ذرائجی عقل ہوگی وہ اپنی زندگی کے لیجات کو اور اس قیمتی وولت کو اصل مقصد کے حاصل کرنے کے لیے خرچ کرے گا اور بے کار اور بے مصرف کاموں میں خرج کرنے سے بچائے گا۔ اب فرض کرو کہ اگر کمی نے اپیا کام کرلیا یا وقت کو ایسے کام میں صرف کرلیا جس کا فائدہ نہ دنیا میں ہے نہ دین میں *ب، تو* بظاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن ای وقت کو اگر وہ صحیح 112

شی طلب پیدا کریں مواحط عماني م الله مصرف میں خرج کرنا تو آخرت کی کتنی نیکیاں اور کتنا اجر ولواب جنع کر لیتا۔ ای طرح اللہ جل جلالہ نے ہمیں اور آپ کو گو پائی کی قوت عطا فرمائی ہے۔

یاتی بری نعت ہے کہ ساری عمر انسان سجدے میں پڑا رہے تو بھی اس کا شکر ادا یہ ان لوگوں سے پوچھو جو اس گو یائی کی قوت سے محروم ہیں، جو بولنا چا ہے ہیں مگر بول نہیں سکتے، اپنے دل کی بات کہنا چا ہے ہیں مگر کہہ نہیں سکتے، ان کے دل میں جذبات پیدا ہوتے ہیں، ان کے دل میں امتگیں پیدا ہوتی ہیں کہ اپنے جذبات کے اظہار کے لیے کچھ کہہ دیں، مگر کہنے سے محروم ہیں۔ ان سے پوچھو جذبات کے اظہار کے لیے کچھ کہہ دیں، مگر کہنے سے محروم ہیں۔ ان سے پوچھو مذبات کے اظہار کے لیے کچھ کہہ دیں، مگر کہنے سے محروم ہیں۔ ان سے پوچھو کہ یہ کتی بڑی نعمت ہے۔ اللہ تبارک و تعالی نے ہمیں اور آپ کو یہ نعمت عطا فرمائی ہے، اور یہ تعمت ایک ہے کہ انسان اگر اس کو تیچ مصرف میں خرچ کر یے تو نظم کام میں خریق کرے، مثلاً گناہ کی بات میں، جھوٹ میں، غیبت میں، نظم کام میں خریق کرے، مثلاً گناہ کی بات میں، جھوٹ میں، نیبت میں، دل آزاری میں، تو یہ چز ایک ہے کہ اس کے بارے میں صدیث میں آتا ہے کہ اس سے زیاد سے کہ انسان کو اندان کی زبان ہے۔ اس سے زیادہ انسان کو اندان کو دہنم کے اندان کو اوند میں مند گرانے کی اگر زبان قابو میں نہ ہیں، دل آزاری ہیں، دل آزان سے خل رہی ہے، خال ہے ہے ہیں، دل آتا ہر داری کو کر ہے کہ کے کہ ہو ہوں ہیں، خری کر ہے تو کہ کر ہے ہے کہ ہوتا ہے اور ای کو انسان اگر دل آزاری میں، تو یہ چز ایک ہے کہ ای کی بات میں، جھوٹ میں، غیبت میں، دل آزاری میں، تو بی چز ایک ہے کہ ای کے بارے میں مدین میں آتا ہے کہ دل آزاری میں، تو یہ چز ایک ہے کہ ای کے بارے میں مدین میں آتا ہے کہ دل آزاری میں، تو یہ چز ایک ہے کہ ای کے بارے میں کر کی چیں میں از ای ہو ہیں، دل ہوں ہوں آتا ہے کہ میں ہو ہوں بات زبان سے نظل رہی ہی، دل آزاری

(۱) سنن الترمذي ۳٦۲/٤ (٢٦١٦) وقال هذا حديث حسن صحيح والسنن الكبرى للنسائي ٢١٤/١٠ (١١٣٣٠) طبع الرساله .

181

مد بهام مراجعاً سحى طلب پيدا كري ک پانٹیں نکل رہی ہیں تو وہ انسان کوجہنم میں لے جائیں گی۔ مضور ملاطقا بيزم كالفيحت حضور اقدس سرور دوعالم من ظلير ، جو ہم پر مال باب سے زیادہ شفین اور مہر بان ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ اگرتم نے اس زبان کو فضول بحث و مباحث میں خرج کرنا شروع کردیا، جس کا نہ دنیا میں فائدہ ہے اور نہ آخرت میں فائدہ ہے، توتم ایک بڑی دولت کو بلا وجہ ضائع کرنے والے ہوگے۔ کیونکہ جب انسان بحث ومباحث میں پڑے گا تو کبھی جھوٹ بھی نکلے گا، غیبت بھی ہوگی، کبھی اور بھی با نیس ہوں گی اور فضول باتوں میں لگا ہوگا، تو گناہ میں بھی مبتلا ہوگا ادر اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ انسان صحیح مصرف میں زبان استعال کرنے سے محروم ہوتا چلا جائے گا۔ (العياذ بالله) اس ليے قبل وقال اور فضول بحث ومباحثے سے اجتناب كرو۔ صحابه رضین استهمین اور بزرگان دین کا طرز عمل
 حضرات صحابه كرام منتى يتحمين ميس حضور اقدس مان فلا يلم كي تعليمات كي وجه یےفضول بحث و مباحثہ کا کوئی تصور نہ تھا۔ وہ اس قول پر عامل تھے کہ "قُلْخَبِرِأُوَإِلَافًاضِمْتْ"<sup>(1)</sup> ما تو اچھی بات کہو ورنہ خامو*ش رہ*و۔ چنانچہ دہ فضولیات کے اندر پڑتے نہسیں تھے اور ہمارے جو بزرگ۔ ادلیاء اللد گررے ہیں، ان کے بال جب کوئی اصلاح کرانے کے لیے جاتا تھا تو (۱) صحيح البخارى ۲۲/۸ (٦١٣٦) وصحيح مسلم ۱۸/۱ (٤٤)-129

ی یک طلب پیدائریں مواحط عماني اصلاح کے اندر پہلا قدم سد ہوتا تھا کہ زبان قابو میں کرو اور فضول بحث و مباحظ ے اجتناب کرد۔ اصلاح کا ایک واقعہ يہلے بھی شايد آپ کو واقعہ سنايا تھا کہ حضرت مرز امظہر جانِ جاناں ريني جو بڑے درجہ کے اولیاء اللہ میں سے تھے، دہلی میں ان کی بڑی شہرت تھی، اللد تعالى نے ان سے دين كابر افيض تحيلايا، دو طالب علم بلخ سے آب كى شہرت ین کر حاضر ہوئے، حضرت سے بیعت ہونے اور اصلاح کرانے کا ارادہ تھا، جب حضرت کی مسجد میں پہنچے تو نماز کا دفت ہورہا تھا وہ وضو کرنے بیٹھ گئے۔ ایک طالب دوسرے سے کہنے لگا کہ مدحوض جس سے ہم وضو کرر ہے بی مد بڑا ب يا وہ جو ہمارے بلخ ميں ب؟ تو دوسرے نے كہا كم وہ بلخ والا برا ب، اس نے کہا کہ میرے خیال میں بید بلی کا حوض بڑا ہے۔ اب اس موضوع پر دونوں کے درمیان دلائل کا تبادلہ شروع ہوا، ایک کہہ رہا ہے وہ بڑا ہے دوسرا کہدرہا ہے یہ بڑا ہے۔ حضرت مرزا صاحب رافید بھی وہیں وضو فرمار ہے تھے، انہوں نے دیکھا کہ بد دونوں آ دمی اس طرح بحث کرد ہے ہیں۔ جب نماز ہوگئ تو یہ حضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت نے سوال کیا کہ " کیے آنا ہوا؟" انہوں نے کہا: " حضرت! آپ سے اصلاحی تعلق قائم کرنے اور بیعت ہونے کے لیے حاضر ہوئے ہیں۔'' حضرت نے فرمایا: " پہلے بید طے کرلو کہ ہماری متجد کا حوض بردا ہے یا بلخ کا حوض بردا ہے - یہ مسلد طے کرلوتو پھر آ کے بات چلے'' اب وہ بڑے شرمندہ ہوئے، لیکن حضرت نے فرمایا کہ جب تک بداہم مسلم طے نہ ہو اس وقت تک بعت کرنا فضول 100

بالمراجع مواطوعمان سجى طلب پيداكري ہے۔ لہذا پہلے اس حوض کو ناپو، پیائش کرد ادر پھر دالی جا کر اس حوض کو ناپو، اس ے بعد فیصلہ کرو کہ یہ بڑا ہے یا وہ بڑا ہے، جب یہ کام کرلو کے تو پھر شہیں 🛒 ہیت کریں گے۔ اور پھر فرمایا کہ تمہاری اس گفتگو سے دو بانٹیں معلوم ہوئیں، ایک بیہ کہ فضول بحث ومباحثة كرنے كى عادت ب جس كا كوئى مصرف نہيں ادر دوسرى بات یہ کہ بات میں تحقیق نہیں، آپ نے ویسے ہی اندازے سے دعویٰ کرلیا کہ بیہ بڑا ہے اور آپ نے ویے ہی اندازہ سے دعویٰ کرلیا کہ وہ بڑا ب بحقیق کی نے کی نہیں، تو معلوم ہوا کہ زبان سے بات کرنے میں تحقیق نہیں اور فضول بحث و مباحثے کی عادت ہے، اس کی موجودگی میں اگر آپ کو کچھ ذکر واذ کاربتاؤں گا تو سچه حاصل نہیں ہوگا، جب تک بیہ عادت ختم نہ ہواور بیہ عادت اس طرح ختم ہوگی کہ ایک مرتبہ تمہیں سبق مل جائے کہ اس کا کیا بتیجہ ہوتا ہے۔للہٰذا والپس جاؤ اور یائش کرنے کے بعد پھرواپس آنا توبات چلے گی۔ 🚯 آج کل کی پیری مریدی اب آج کل تو پیری مریدی یہ ہوگئ ہے کہ کچھ اذکار بتادیے اور کچھ وظائف بتادیے اور خواب کی تعبیر بتادی اور سے بتادیا کہ فلال مقصد کے لیے سے پڑھواور فلاں مقصد کے لیے بیر پڑھو، سے پیری مریدی ہوگئ - حالانکہ پیری مریدی کا اصل مقصد تھا ''اصلاح نفس''۔ اب ان کوساری عمر کے لیے ایسی نصیحت ہوگئ کہ اب آئندہ کسی فضول بحث میں نہیں پڑیں گے۔ ارب بھائی! اگریہ پتا بھی چل جائے کہ بیہ بڑا ہے یا وہ بڑا ہے تو کیا حاصل؟ دنیا میں کیا فائدہ ہوا؟ اور آخرت میں کیا فائدہ؟ اس کیے بیہ چیز انسان کو خواہ مخواہ وقت ضائع کرنے کی 111

مواطعاني يى طلب پيداكري NT C عقل ہو اور فالتوعقل مجھ میں تھی ہی نہیں۔جس مسلے کا سوال نہ قبر میں وگا، نہ حر میں، نہ نشر میں، نہ اللہ تبارک و تعالیٰ تبھی پوچھیں کے ادر اس کے بارے میں کمبی چوڑی بحثیں کررہے ہیں، اس کے اندر دقت کو ضائع کررہے ہیں، والانکہ نبی کریم سرور دوعالم ملاظ آیہ نے '' قبل و قال' سے اور فضول بحث وماجئے سے منع فرمایا ہے اور افسوس بیہ ہے کہ ہمارے معاشرے کے اندر بیر فضول بحث و مباحثہ بے انتہا پھیل گیا ہے، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ جو دین کے ضروری مسائل اور احکام تھے اس سے تو لوگ جاہل رہ گئے، اس کا پتانہیں اور 👘 فضول بحثوں کے اندریڑے ہیں، تاریخی بحثوں کے اندر مبتلا ہیں۔مثلاً اب اس میں بحث ہور ہی ہے کہ یزید کی مغفرت ہوگ يانہيں ہوگ؟ وہ فاس تھا کہ نہیں تھا؟ بھائی! تم سے کوئی قبر میں اس کے بارے میں یو چھے گا؟ یا تم ہے یوچھ کر اللہ تعالیٰ اس کی مغفرت کریں گے؟ یا تمہارے او پر اس کے اعمال کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ جس کی وجہ سے اس بات پر بحث ہور ہی ہے کہ اس کی مغفرت ہوگی پانہیں ہوگی؟ 🛞 یزید سے فت سے بارے میں سوال کا جواب میرے والد ماجد رطینجد سے کسی نے ایک مرتبہ سوال کیا کہ حضرت! یزید فاس تھا پانہیں تھا؟ والد صاحب ر لیٹند نے فرمایا کہ بھائی میں کیا جواب دوں کہ فاس تھا یا نہیں تھا؟ مجھے تو اپنے بارے میں فکر ہے کہ پتا نہیں میں فاسق ہوں یا نہیں، مجھے تو اپنی فکر ہے کہ پتانہیں میرا کیا انجام ہونا ہے، دوسروں کے بارے میں بھے کیا فکر جو اللد تعا کی کے پاس جا چکے ہیں۔ قرآن کریم کا ارشاد ہے: تِلْكَ أُمَّةٌ قَنْ خَلَتْ \* لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ \* en ander ander ander 177

ی طلب پیدا کریں مواجط عماني بدين الم وَ لا تُسْئَلُونَ عَمَّا كَالُوْا يَعْمَلُوْنَ · · · · · یہ امت بے جو گزرگیٰ، ان کے اعمال ان کے ساتھ تمہارے اعمال تمہارے ساتھ، ان کے اعمال کے بارے میں تم سے سوال نہیں کیا جائے گا۔ 1 ہبرجال! کیوں اس بحث کے اندریڑ کر اپنا دقت بھی ضائع کرتے ہو اور دوسروں کا دقت بھی ضائع کرتے ہو کہ کس کی مغفرت ہوگی اور کس کی نہیں ہوگی؟ اس قتم کے بے شار مسائل ہمارے معاشرے کے اندر کثرت سے تھیلے ہوئے ہیں اور اس پر قیل و قال ہور ہی ہے، بحثیں ہور ہی ہیں، مناظرے ہورے ہیں، كتابين ككص جاربى بي، وقت برباد ہور ہا ہے۔ ہي كريم سرورِ دوعالم سانتين بن نے پیضول کی بحثوں سے منع فرمایا ہے۔ 💮 سوالات کی کثرت سے ممانعت دومرا لفظ بھی اس کے ساتھ ہے وہ ہے ' و کثرة السوال '' سوالوں کی کثرت سے منع فرمایا ۔جس آ دمی کو اس بات کی فکر نہیں ہوتی کہ جو کام کی بات ہے وہ کرے اور فضول باتوں سے اجتناب کرے، اس کے دل میں سوالات بہت پیدا ہوتے ہیں اور وہ کثرت سے سوال کرتا رہتا ہے۔سوال وہ کروجس کا تعلق تمہاری عملی زندگی سے ہے۔ سوال وہ کروجس کے بارے میں تمہیں یہ معلوم کرنا ہے کہ بیر حلال ہے یا حرام؟ جائز ہے یا ناجائز؟ بیر کام کروں یا نہ کروں؟ ہاتی ماضی کے بارے میں سوالات اور دوسری فضول باتوں کے بارے میں سوالات، ان کا کچھ حاصل نہیں۔ ( ) سورة البقرة آيت (١٣٤).

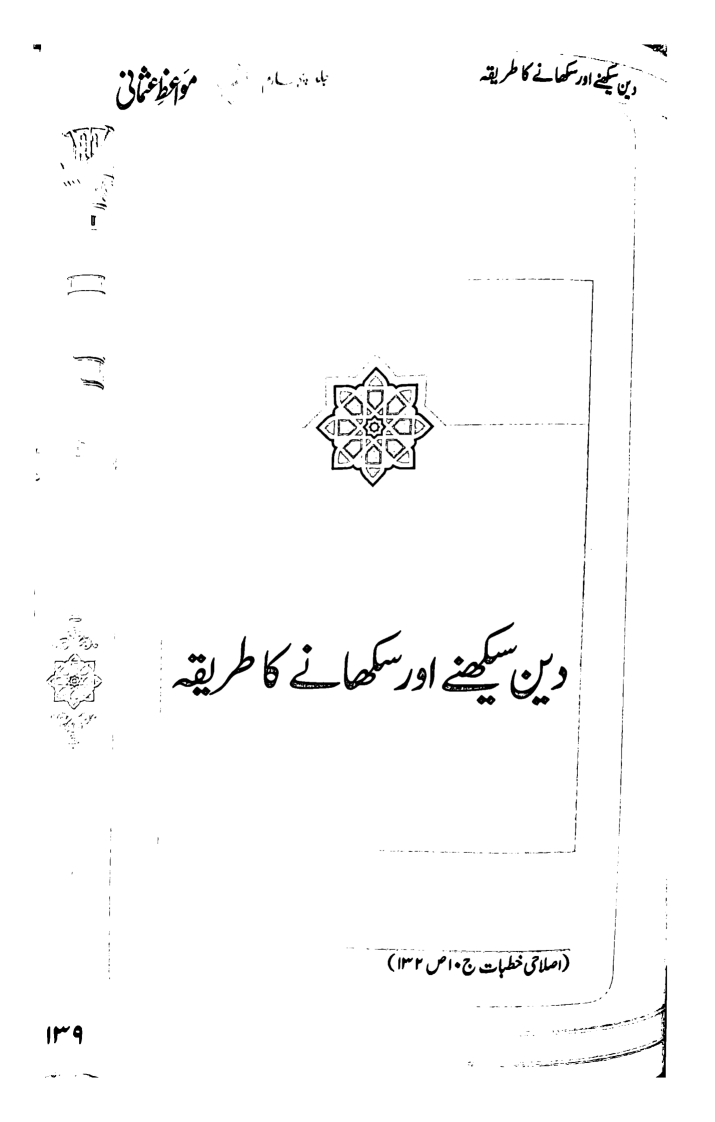
120

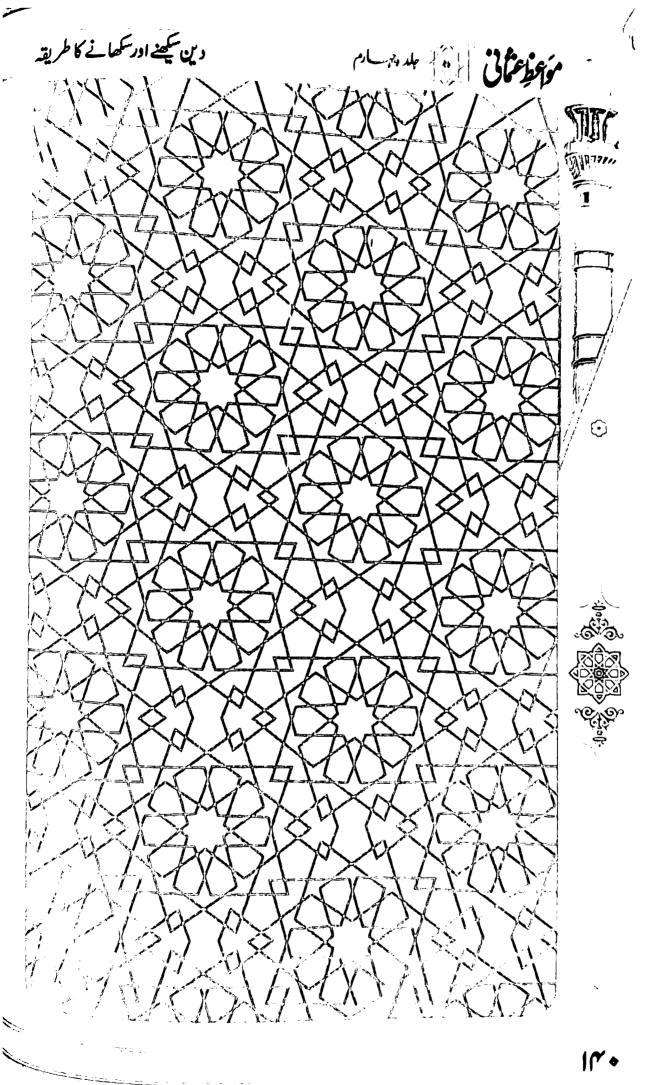
مح طلب پيداكري - Los it موالط عماني الما المام كى حكمتول ك بارے ميں سوالات میں یہاں خاص طور پر دو باتوں کی طرف اشارہ کرنا چاہتا ہوں، جو ہارے معاشرے میں بہت زیادہ پھیلی ہوئی ہیں۔ ایک بیر کہ دین کے احکام کی حکتوں کے بارے میں لوگ بکثرت سوالات کرتے ہیں کہ فلاں چز حرام کیوں ب، فلال چزمنع کیوں ب، دین کے معاملے میں یہ کیوں ب، مارے معاشرے میں بدسوالات بہت تھیل گئے ہیں۔ حالانکہ صحابہ کرام رضا ہیں نے حالات يرمو كے تو يد نظر آئے كا كە حضور مان الا بايم سے صحاب كرام ين الدامين موالات كرت تص اليكن اس مين" كيون" كالفظ كبين تبيس مل كا حضور اكرم مرور دو عالم مانظر بنا سے انہوں نے بھی سنہیں پوچھا کہ آپ جو بات کرر بو یہ کیوں کرد ہے ہیں؟ یا کوئی چیز یافعل حرام کرر ہے ہیں تو کیوں کرد ہے ہیں؟ ایک مثال اب آب کو ایک مثال دیتا ہوں۔ وہ بد ہے کہ اللد تعالیٰ نے سود حرام کیا، یعنی قرضہ دے کر اس کے او پر زیادہ میے لینا سود ہے۔ قرآن نے اس کو حرام کہا اور کہا کہ جو بیر نہ چھوڑ بے وہ اللہ اور اس کے رسول من شلالی کم کرف سے اطلان جنگ سن لے۔<sup>(1)</sup> اتنی زبردست وعید بیان فرمائی۔ اس کے بارے میں تو محابہ کرام دین بیعن بیہ سوال کیسے کرتے کہ بیہ کیوں حرام ہے؟ یہاں تک کہ بعد میں جب حضور اقدس من الظاہم نے اس سود کی حرمت کی طرف لے جانے والے محصمعاطات كوبهى حرام كبار مثلا أيك بات بدحرام كى كداكركونى هخص كندم كوكندم (1) سورةالبقرة آيت (۲۷۹) .. 120

سحى طلب ينداكرين مؤعظوعماني ے پی رہا ہے تو چاہے ایک طرف گندم اعلیٰ درجے کا ہو اور دوسری طرف معمول در ہے کا ہوت بھی دونوں کا برابر ہونا ضروری ہے، اگر اعلیٰ در بے کا گندم دوسیر ہو اور ادنی درج کا گندم چار سیر ہو اور دونوں کو ایک دوسرے کے ذریع فروخت کیا جائے تو اس کو بھی آپ نے حرام اور ناجائز فرمایا یا مثلاً اچھی تھجور ایک سیر اور خراب تحجور دوسیر اگر آپس میں بیچی جائیں تو فرمایا کہ سی بھی حرام (I) \_\_\_\_ اب بظاہر توعقل میں بد بات نہیں آتی کہ جب ایک اچھے درج کا گندم ہے تو اس کی قیمت بھی زیادہ ہے، اس کا فائدہ بھی زیادہ ہے اور جو ادنی در بے کا گندم ہے اس کی قیمت بھی کم ہے اور اس کا فائدہ بھی کم ہے تو اگر ادنیٰ درج کے دوسیر اور اعلیٰ درج کا ایک سیر ملاکر فروخت کیا جائے تو اس میں کیا خرابی ب، لیکن جب نبی کریم سرور دوعالم مان ظلیتی نے فرمادیا کہ گندم کی بیع جب گندم ہے ہوگی تو برابر برابر ہونا چاہیے، چاہے اعلیٰ درجے کا ہو یا ادنیٰ درجے کا ہو، کسی ایک صحابی (فالند) نے آپ ملافاتیم کا سیتھم سن کر نہیں فرمایا کہ یا رسول اللہ! کیوں؟ کیا وجہ ہے؟ جبکہ وہ اعلیٰ ہے اور میدادنیٰ ہے۔ وجہ میتھی کہ لفظ' کیوں' کا سوال صحابہ کرام رین تد میں نے بال نہیں تھا، اس کیے کہ انہیں اللہ تعالی پر اور نبی کریم سروردوعالم ملافظاتیلم پر ایسا بھروسا تھا کہ جو حکم ہے دے رہے ہیں وہ برحن ہے، ہماری سمجھ میں آئے تو برحق ہے، نہ آئے تو برحق ہے، ہمیں حکمت کے چیچھیے پڑنے کی حاجت نہیں، جب ہمیں کہہ دیا کہ حرام ہے تو حرام ہے۔ بد تھا صحابہ کرام رض الدامين کا طريقہ۔ آج سب سے زيادہ '' کول' کا سوال ہے۔ آج جو گندم کی بات میں عرض کررہا ہوں، سی کسی کے سامنے عرض (۱) صحيح مسلم ١٢١١/٣ (١٥٨٨)\_

بلدة الم المركز موطعتمان لتحى طلب پيداكري کرے دیکھلو، وہ چھوٹتے ہی یہ کم گا '' کیوں؟ یہ کیوں ناجائز ہے؟'' سب سے يہلے اس كا سوال يہى ہوگا اور اسے تو چھوڑ دو، آج كل جو قرض والا اصل سود ہے اس کے بارے میں لوگ کہتے ہیں کہ بیرام کیوں ہے؟ بہر حال! کثرت سوال ایک بڑی بیاری ہے۔ احکام شریعہ کے بارے میں بیہ سوال کرنا کہ بیہ کیوں ہے؟ بیہ سوال ٹھیک نہیں۔ البتہ اگر کوئی شخص دیسے ہی اپنی زیادتی اطمینان کے لیے پوچھ تو چلو گوارا ہے، کیکن اب تو با قاعدہ اس لیے یو چھا جاتا ہے کہ اگر ہماری سمجھ میں اس کی وجہ آگئی تو حرام سمجھیں گے اگر ÷ نہیں آئی توحرام نہیں شمجھیں گے۔ اللہ بچائے بیہ بات انسان کو بعض اوقات کفر تک لے جاتی ہے۔ اللہ تعالی ہر مسلمان کو محفوظ رکھے۔ آمین۔ کثرت سوال میں ایک پہلویہ ہے۔ دوسرا پہلو ہے ہے کہ ایس چیز ول کے بارے میں سوال کرنا جن کا انسان کے عقیدے سے یا اس کی عملی زندگی سے کوئی تعلق نہیں، یا ایسے ہی فضول سوالات جیسے بہ سوال کہ پزید کی مغفرت ہوگی پانہیں؟ جنگ میں کون باطل پر تھا اورکون حق پر تھا؟ یا تاریخی واقعات کی تفصیلات یو چھنا اور ان کے اندر جھگڑا کرنا یا ایسے عقائد کے بارے میں سوالات کرنا جو بنیادی عقائد نہیں ہیں، جن کے بارے میں حشر نشر کے اندر کوئی سوال نہیں ہونا ہے، بید شریک نہیں۔ بلکہ ان کے بارے میں سوالات کرنے کے بچائے جو تمہاری عملی زندگی کے معاملات ہیں، حرام و طلال کے، جائز و ناجائز کے، ان کے بارے میں سوال کرو اور ان کے اندر بھی جو سوالات ضروری ہیں، ان کے اندر اپنے آپ کو محدود رکھو۔ حضرات صحاب کرام تشایند، حضور اقدس ملاظ آيا کي خدمت ميں حاضر ہوتے تو سوال بہت

مواطعتان بالدجسار سچى طلب پيدا كريں الآل م ما کرتے تھے، جتن بات نبی کریم سل طالبہ ہے سن کی، اس پر عمل کرتے تھے، سوال کم کرتے تھے، لیکن سوال جو کرتے تھے وہ عملی زندگی سے متعلق کرتے ال ہے میں میں میں میں ال ہو ہے کہ دین کی صحیح سمجہ عطا فریا سر اور ان باتوں پر یتھے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ ہم سب کو دین کی صحیح سمجھ عطا فرمائے اور ان باتوں پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ . م وَآخِمُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَبْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَبِين 





دین سکھنے اور سکھانے کا طریق

بللنه ارَجا ارَجَم دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ

بلدن مر مواطع عمان

M

ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ نَحْمَدُهٔ وَنَسْتَعِينُه وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُمُوْرِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَقْهُ بِعِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلُهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ اَنْ تَرَالِهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمُولَانًا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ، صَلَّى اللَّه تعالى عَلَيْهِ وَعَلى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيْهَا كَثِيرَاكَثِيْرَا،أمابِعد!

"عَنْ أَبِي قِلَابَةَ قَالَ حَدَّثَنَا مَالِكْ رضى الله تعالىٰ عنه قَالَ أَتَيْنَا النَّبِيَ ﷺ وَنَحْنُ شَبَبَةْ مُتَقَارِبُوْنَ فَأَقَمْنَا عِنْدَه عِشْرِيْنَ يَوْمَا وليلةً وَكَانَ رَسُوْلُ الله ﷺ رَحِيْمًا رَفِيْقًا, فَلَمَا ظَنَ أَنَا قَدِ اشْتَهَيْنَا

101

A

دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ بلد جبارم مواخط عماني أَهْلُنَا، سَأَلَنَا عَمَّنْ تَرَكَنَا بَعْدَنَا فَأَخْبَرْنَاهُ فَقَالَ: «ازجغوْ إلى أفلِيْكُم فَأَقَيْمَوْا فِيْهِمْ وَعَلِّمَوْهُم ومزوْهِم، وَصَلُّوا كَمَا رَأَيْتُموْنِي أُصَلِّي، فَإِذَا حَضَرَتُ الصَّلوة فَلْنِؤْذِنْ لَكُمْ أَحَدُكُم وَلْيَؤْمَكُمْ أَكْبِرْ كُم<sup>ِّ</sup> ''<sup>(1)</sup> المنابع ترجمه حديث ید حضرت مالک بن حویرث رفائش ایک صحابی میں جو قبیلہ بنولیٹ کے ایک فرد یتھے۔ ان کا قبیلہ مدینہ منورہ سے کافی دور ایک بستی میں آباد تھا۔ اللہ تبارک و تعالی نے ان کو ایمان کی توفیق عطا فرمائی، بدلوگ مسلمان ہو گئے۔ مسلمان ہونے کے بعدائے گاؤں سے سفر کر کے مدینہ منورہ میں حضور اقدس سائن الی کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ وہ اپنی حاضری کا واقعہ اس طویل حدیث میں بیان فرمار ب بیں کہ ہم حضور اقدس مان اللہ کی خدمت میں مدینہ منورہ حاضر ہوئے اور ہم لوگ سب نوجوان اور ہم عمر تھے اور ہم نے حضور اقد ساتھ اللہ کی خدمت میں میں دن قیام کیا۔ میں دن کے بعد حضور اقدس من شاہی کو یہ خیال ہوا کہ شایدہمیں اپنے گھر دالوں کے پاس جانے کی خواہش پیدا ہور ہی ہے۔ چنانچہ آب سلافلا با في جم ب يو چھا كەتم اين كھر ميں مس كى كو چھوڑ كر آئ ہو؟ لیتن تمہارے گھر میں کون کون تمہارے رشتے وار ہیں؟ ہم نے بتادیا کہ فلال فلاں رشتے دار ہیں۔ نبی کریم مانظ آیٹ جر انسان پر بڑے ہی مہر بان اور بڑے ہی زم خو تھے۔ چنانچہ آپ سائھا پیلم نے ہم سے فرمایا کہ (۱) صحیح البخاری ۱۲۸/۱(۱۳۱).

دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ بلدة الم · · اب تم اب ظروالوں کے پاس جاد اور جاکر ان کو دین سکصاؤ اور ان کوتکم دو که ده دین پرعمل کریں اور جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے ای طرح تم بھی نما ز پڑھواور جب نماز کا وقت آ جائے تو تم میں سے ایک آ دمی اذان دیا کرے اور تم میں سے جو عمر میں بڑا ہو وہ الامت كريے'' سہ ہدایات دے کر پھر آپ ملائظ کیل نے ہمیں رخصت فرمادیا۔  $\odot$ 🛞 دین سکھنے کا طریقہ ہے صحبت ید ایک طویل حدیث ہے۔ اس میں ہمارے لیے ہدایت کے متعدد سبق ہیں-سب سے پہلی بات جو حضرت ما لک بن حو يرث فظ فخ بيان فرمائي، وه یہ تھی کہ ہم می کریم ملاظ آلیم کی خدمت میں آئے اور ہم نوجوان سے اور تقریبا میں دن حضور اقدر ساتط ایم کی خدمت میں ربے۔ در حقیقت دین سیکھنے کا یہ طریقہ تھا۔ اس زمانے میں نہ کوئی با قاعدہ مدرسہ تھا اور نہ کوئی یو نیورٹی تھی، نہ کوئی کالج تھا ادر نہ کتابیں تھیں۔ بس دین سکھنے کا بیطریقہ تھا کہ جس کو دین سکھنا ہوتا ده حضور اقدس مانط ايلم كى صحبت من آجاتا ادر آكر آب كو ديكما كر آب س طرح زندگ گزار رے بیں؟ صبح سے لے کر شام تک آپ کے کیا معمولات ہیں؟ لوگوں کے ساتھ آپ کا روبہ کیا ہے؟ آپ گھر میں کس طرح رہتے ہیں؟ باہر دالوں کے ساتھ کس طرح رہتے ہیں؟ بیدسب چیزیں اپنی آ تکھوں ہے دیکھ د کھ کر حضور اقدس من الظاليل کى سرت طيب کو معلوم کرتے اور اى سے ان کو دين سمجھ میں آتا۔ 100

دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ مواخط عماني المعنية المطلب اللہ تعالیٰ نے دین سکھنے کا جو اصل طریقہ مقرر فرمایا ہے، وہ یہی صحبت ہے۔ اس لیے کہ کتاب اور مدرسہ سے دین سیکھنا تو ان لوگول کے لیے ہے جو یر مے لکھے ہوں اور پھر تنہا کتاب سے پورا دین بھی حاصل نہیں ہوسکتا۔ اللد تعالی نے انسان کی فطرت ایس بنائی ہے کہ صرف کتاب پڑھ لینے سے اس کو کوئی علم وہنر ہیں آتا۔ دنیا کا کوئی علم صرف کتاب کے ذریعے حاصل نہیں ہوسکتا، بلکہ علم وہنر سکھنے کے لیے صحبت کی ضرورت ہوتی ہے۔ "صحبت" کا مطلب بیر ہے کہ کس جانے والے کے پاس کچھ دن رہنا اور اس کے طرز عمل کا مشاہدہ کرنا، اس کا نام صحبت ب اور يمي صحبت انسان كوكوئى علم و ہنر اور كوئى فن سكھاتى ب - مثلاً اگر كسى کو ڈاکٹر بنا ہے تو اس کو کسی ڈاکٹر کی صحبت میں رہنا ہوگا۔ اگر کسی کو انجینئر بنا ہے تو اس کوکسی انجینئر (Engineer) کی صحبت میں رہنا ہوگا۔ یہاں تک کہ اگر کسی کو کھانا لیکانا سیکھنا ہے تو اس کو بھی کچھ وقت بادر چی کی صحبت میں گزارنا ہوگا ادر اس سے سیکھنا پڑے گا۔ ای طرح اللہ تعالیٰ نے دین کا معاملہ رکھا ہے کہ بیددین صحبت کے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔ 🛞 صحابہ ری سکھین نے س طرح دین سکھا؟ اس وجد سے اللد تعالى فى جب بھى كوئى آسانى كتاب دنيا ميں بيجى تو اس کے ساتھ ایک رسول ضرور بھیجا، ورنہ اگر اللہ تعالی چاہتے تو براہ راست کتاب نازل فرمادیتے، لیکن براو راست کتاب نازل کرنے کے بجائے ہمیشد سی رسول ادر پنج بر کے ذریعے کتاب بھیجی تاکہ وہ رسول اور پنج بر اس کتاب پر عمل کرنے کا

دین شکینے اور سکیمانے کا طریقہ مواطفتان بليزيان المراجع المراجع المراجع المسلح الممسلح الممسلح المسلح المسلح المسلح المسلح المسلح المس ميرب والد ماجد حضرت مولانا مفتى محمد شفيع صاحب دلينميه معارف القرآن میں لکھتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسان کی ہدایت کے لیے دوسلسلے جاری T\_\_\_T فرمائ بي: الك كتاب الله كا سلسله اور دومرا رجال الله كا سلسله- الك الله كي کتاب اور دوس بے اللہ کے آ دمی۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے ایسے رجال پیدا فرمائے ہیں جو اس کتاب پرعمل کا نمونہ ہیں۔للہٰ ا اگر کوئی شخص دونوں سلسلوں کو لے کر یلے تو اس وقت دین کی حقیقت سمجھ میں آتی ہے، کیکن اگر صرف کتاب لے کر بیٹھ جائے اور رجال اللہ سے غافل ہوجائے تو بھی گمراہی میں مبتلا ہوسکتا بے اور اگر تنہا رجال اللہ کی طرف دیکھے اور کتاب اللہ سے غافل ہوجائے تو بھی گراہی میں مبتلا ہوسکتا ہے۔ لہذا دونوں چیز وں کو ساتھ لے کر چلنے کی ضرورت ہے۔ ای لیے ہمارے بزرگوں نے فرمایا کہ اس وقت دین کو حاصل کرنے اور اس پر عمل کرنے کا آسان طریقہ ہہ ہے کہ آ دمی اہل اللہ کی صحبت اختیار کرے ادر ایسے لوگوں کی صحبت اختیار کرے جو اللہ تعالٰی کے دین کی سمجھ رکھتے ہیں ادر دین پرعمل پیرا ہیں، جو مخص جتنی صحبت اختیار کرے گا وہ اتنا ہی دین کے اندر ترتی کرے گا۔ بہرحال! یہ حضرات صحابہ کرام فی مقدم چوں کہ نبی کریم سائط کیے ے دور رہتے تھے، اس لیے بید حفرات میں دن نکال کر حضور اقدس سائط ایم ک خدمت میں رہے اور ان بیں دنوں میں دین کی جو بنیادی تعلیمات تقییں وہ حاصل کرلیں، دین کا طریقہ سکھ لیا اور حضورِ اقدس ملاظ کی کے صحبت سے فیض باب ہو گئے۔

IMA

وین سیکھنے اور سکھانے کا طریقتہ مروعوط المعالي مواطعتان اب چوٹوں کا خیال M چرخود ہی حضور اقدس من طلالی ج دل میں بيد خيال آيا كم بيدنوجوان لوگ ہیں، بدائے گھربار چھوڑ کر آئے ہیں، اس لیے ان کو اپنے گھردالوں کی یاد آتی ہوگ اور ان کو اینے گھروالوں سے ملنے کی خواہش ہوگ، تو خود بی حضور اقد س سرور دو عالم من شار بر ان سے بوچھا کہ تم اپنے گھر میں کس کس کو چھوڑ کر آئے ہو؟ ان میں سے پچھ ایسے نوجوان تھے جو نے شادی شدہ تھے۔ جب انہوں نے بتایا کہ فلال فلال کو چھوڑ کر آئے بی تو آپ نے ان سے فرمایا کہ  $\odot$ ابتم اینے گھروں کو داپس جاؤ۔ 🛞 گھر سے دور رہنے کا اصول اس حدیث کے تحت علائے کرام نے سید ستلہ کھا ہے کہ جو آ دمی شادی شدہ ہو، اس کوکسی شدید ضرورت کے بغیر اپنے گھر سے زیادہ عرصے تک دور نہ رہتا چاہیے، اس میں خود اس کی اپنی بھی حفاظت ہے اور گھروالوں کی بھی حفاظت ہے۔ کیوں کہ اللد تعالیٰ نے ہمیں ایسا دین عطا فرمایا ہے جس میں تمام جہتوں اور تمام جانبوں کی رعایت ہے، بینہیں کہ ایک طرف کو جھکاؤ ہوگیا اور دوسرے پہلو نگاہوں سے ادبھل ہو گئے، بلکہ اس دین اسلام کے اندر اعتدال ب اور ای لیے اس كو (أمَّةً وَسَطاً) (١) (درمياني امت) - تعبير فرمايا، لبذا ايك طرف توبير فرماد یا کہ دین سکھنے کے لیے اچھی صحبت اشاؤ، لیکن دوسری طرف مد بتادیا کہ ایسا نہ ہو کہ اچھی صحبت اٹھانے کے نتیج میں دوسروں کے جو حقوق تمہارے فرم (۱) سورة البقرة آيت (۱٤٣)-

دین سکینے ادر سکھانے کا طراقتہ مواحظ عواني J. Sale ہیں وہ یامال ہونے لگیں، ہلکہ دونوں باتوں کی رعایت کرنی چاہیے۔ چنانچہ ان Tir حضرات سے فرمایا کہ بیں دن تک یہاں قیام کرلیا اور ضروری باتیں تم نے ان ایام کے اندر سکھ لیں، اب تمہارے ذمے تمہارے گھر دالوں کے حقوق بیں ادر خود تمہارے اپنے حقوق ہیں، اس لیے تم اپنے گھروں کو داپس جاؤ۔ دوسرے حقوق کی ادائیگی کی طرف توجہ اب آپ خور کریں کہ انہوں نے بیں دن میں دین کی تمام تفصیلات تو حاصل نہیں کرلی ہوں گی اور نہ ہی دین کا ساراعلم سیکھا ہوگا، اگر حضورِ اقدس سانطا برا چاہتے تو ان سے فرمادیتے کہ ابھی اور قربانی دو اور مزید کچھ دن یہاں رہوتا کہ تهمي دين كى سارى تفسيلات معلوم موجائي، ليكن حضور اقدس ساتف لي في جب سے دیکھا کہ انہوں نے دین کی ضروری باتیں سکھ لی ہیں، اب ان کو دوسرے حقوق کی ادائیگی کے لیے بھیجنا چاہیے۔ 🚯 اتناعلم سیصنا فرض عین ہے یہاں بد بات بھی سمجھ لینی چاہیے کہ دین کے علم کی دو قشمیں ہیں۔ پہلی قشم یہ ہے کہ دین کا اتناعلم سیکھنا جو انسان کو اپنے فرائض اور واجبات ادا کرنے کے لیے ضروری ہے، مثلاً بیر کہ نماز کیے پڑھی جاتی ہے؟ نمازوں میں رکعتوں کی تعداد کتن ہے؟ نماز میں کتنے فرائض اور واجبات ہیں؟ روزہ کیے رکھا جاتا ہے ادر کس دفت فرض ہوتا ہے؟ زکو ۃ کب فرض ہوتی ہے اور کتنی مقدار میں کن افراد کو ادا کی جاتی ہے؟ اور جج کب فرض ہوتا ہے؟ اور بید کہ کون سی چیز حلال ہے اور کون ک چیز حرام ہے؟ مثلاً مجموف بولنا حرام ہے، غیبت کرنا حرام ہے، شراب

وین شیکھنے اور شکھانے کا طریقتہ جدة ام الم مواطعاتي پینا حرام ب، خنزیر کھانا حرام ب، بیه حلال وحرام کی بنیادی موثی موثی با تم بی ا سکھنا، لہذا اتنی معلومات حاصل کرنا جس کے ذریعے انسان اپنے فرائض و واجبات ادا کر سکے اور حرام سے اپنے آپ کو بچاس کے، ہر مسلمان مرد وعورت کے ذمے فرض عین ہے۔ یہ جو حدیث شریف میں آیا ہے کہ "طَلَبَ الْعِلْمِ فَرِيْضَةْ عَلَىٰ كُلِّ مُسْلِمٍ<sup>"(1)</sup> یعنی علم کا طلب کرنا ہر مسلمان (مرد وعورت) کے ذمے فرض ہے۔ اس سے مرادیمی علم ہے۔  $\odot$ اتناعلم حاصل کرنے کے لیے جتی بھی قربانی دینی پڑے قرمانی دے۔مثلاً والدین کو چھوڑ نا پڑت تو چھوڑے۔ بیوی کو اور بہن بھائیوں کو چھوڑ نا پڑت تو چوڑے، اس لیے کہ اتناعلم حاصل کرنا فرض ہے، اگر کوئی پیلم حاصل کرنے ے روے، مثلاً ماں باب روکیں، بوی روے، یا بوی کو شوہر روکے تو ان کی بات ماننا جائزنہیں۔ (۱) سنن ابن ماجه ج۱ص۲۱۶ (۲۲٤) طبع دار الجیل.ومسند البزارج ۱۳ص ۲٤۰ (٦٧٤٦) طبع مكتبة العلوم والحكم. والحديث ذكره السخاوي في "المقاصد الحسنه" ص ٤٤٠ رقم ٦٦٠-طبع دار الكتاب العربى-وقال: ابن ماجه في سننه، وابن عبد البر في العلم له، من حديث حفص بن سليمان، عن كثير بن شنظير. عن محمد بن سیرین، عن انس، مرفوعًا به ... و حفص ضعیف جدا، بل اتهمه بعضهم بالكذب والوضع، وقيل عن احد: انه صالح، ولكن له شابد عند اين شابين في "الافراد", ورويناه في "ثاني السمعونيات" من حديث موسى بن داود، حدثنا حادبن سلمة، عن قتادة، عن انس، به، وقال ابن شاهيـن: انه غريب، قلت:رجاله ثقات، بل يروى عن نحو عشرين تابعيا عن انس...الخ. 109

دین سکھنے اور سکھانے کا طراقہ مواخط عماني بلدين سام الله الم فرض كفامير ب علم کی دوسری فشم سے ہے کہ آ دمی علم دین کی با قاعدہ پوری تفسیلات حاصل کرے اور با قاعدہ عالم بنے۔ بیہ ہر انسان کے ذمے فرضِ عین نہیں ہے، بلکہ سیلم 1\_\_T فرض کفارہ ہے۔ اگر پچھ لوگ عالم بن جائیں تو ہاقی لوگوں کا فریضہ بھی ادا ہوجاتا ب- مثلاً ایک بستی میں ایک عالم باور دین کی تمام ضروریات کے لیے کافی ب، تو ایک آ دمی کے عالم بن جانے سے باتی لوگوں کا فریضہ بھی ساقط ہوجائے گا ادر اگر کوئی بڑی بستی ہو یا شہر ہوتو اس کے لیے جتنے علماء کی ضرورت ہو اس ضرورت  $\odot$ ے مطابق اتنے لوگ عالم بن جائیں تو باقی لوگوں کا فریضہ ساقط ہوجائے گا۔ 🛞 دین کی باتیں گھروالوں کوسکھاؤ بمرحال! جب حضور اقدس من التفاييم في مدموس كيا كه ان حضرات ف فرضِ عین کے بقدر جوعلم تھا وہ ہیں دن میں حاصل کرلیا ہے اور اب ان کو مزید یہاں روئے میں یہ اندیشہ ہے کہ ان کے گھروالوں کی حق تلفی نہ ہو، البذا آب نے ان حضرات سے فرمایا کہ اب اپنے گھروں کو واپس جاؤ، کیکن ساتھ ہی بد تنبیہ بھی فرمادی کہ بد نہ ہو کہ گھردالوں کے پاس جا کر خفلت کے ساتھ زندگ گزارنا شروع کردو، بلکه آپ نے فرمایا کہ جو پچھتم نے یہاں رہ کرعلم حاصل کیا اور جو پچھ دین کی باتیں یہاں سیکھیں وہ باتیں اپنے گھروالوں کو جا کر سکھاؤ۔ اس ے پتا چلا کہ ہر انسان کے ذے بی<sup>ج</sup>ی فرض ہے کہ وہ جس طرح خود دین کی ہا تیں سکھتا ہے اپنے گھردالوں کو بھی سکھائے۔ ان کو اتنی دین کی باتیں سکھانا جن کے ذریعے وہ صحیح معنوں میں مسلمان بن سکیں اور مسلمان رہ سکیں بی تعلیم دینا بھی 100

بدينام المفر مواطعتان وبن تنكف اورسكصان كاطريقه ہرمسلمان کے ذمے فرض عین ب اور بدالیا ہی فرص ب جیسے نماز پڑھنا فرض ہے، جیسے رمضان میں روزے رکھنا فرض ہے۔ زکوۃ ادا کرنا اور ج ادا کرنا فرض ہے۔ بیہ کام جتنے ضروری ہیں اتنا ہی گھروالوں کو دین سکھانا بھی ضروری ہے۔ اولادی طرف سے خفلت ہارے معاشرے میں اس بارے میں بڑی کوتابی پائی جاتی ہے۔ اچھے خاصے یڑھے لکھے، سمجھ دار اور بظاہر دین دارلوگ بھی اپنی اولاد کو دین تعلیم دینے کی فکرنہیں کرتے، ادلاد کو نہ تو قر آن کریم صحیح طریقے سے پڑھنا آتا ہے، نہ ان کو نمازوں کا صحیح طریقہ آتا ب اور نہ ہی ان کو دین کی بنیادی معلومات حاصل ہیں۔ دنیادی تعلیم اعلی درج کی حاصل کرنے کے باوجود ان کو بید پتانہیں ہوتا کہ فرض، سنت میں کیا فرق ہوتا ہے؟ لہٰذا اولا دکو دین سکھانے کا اتنا ہی اہتمام کرنا جاہے جتنا خود نماز پڑھنے کا اہتمام کرتے ہیں اور آگے آپ مانظ کی نے فرمایا کہ گھر جاکر گھردالوں کو علم دد، یعنی ان کو دین کی باتوں کا ادر فرائض پر عمل کرنے کا حکم دو۔ 🐼 کس طرح نماز پڑھنی ہے كم فرمايا: "صَلُّوا كَمَارَ أيتموني أَصَلِّي" يعنى اليخ وطن جاكر اي طرح نماز پڑھنا جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔ اب یہ دیکھیے کہ آب نے ان سے صرف بینہیں فرمایا کہ نماز پڑھتے رہنا، بلکہ بیفرمایا کہ نماز اس طرح پڑھنا جس طرح تم نے مجھے پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔ یعنی بیہ نمار دین کا ستون ہے، اس لیے اس کو کھیک اسی طرح بچالانے کی کوشش کرنی چاہیے جس طرح حضور نبی کریم من الطالی سے ثابت اور منقول ہے۔ برسلسلہ بھی 101

دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ مواغط عقاني بد از ب ہمارے معاشرے میں بڑی توجہ کا طالب ہے۔ اللہ تعالٰی کے فضل و کرم سے بہت بے لوگ نماز پڑھتے تو ہیں، لیکن وہ پڑھنا ایما ہوتا ہے جیسے سر سے ایک 1 بوجه اتارديا، نه اس كى فكر كه قيام صحيح ہوا يانہيں؟ ركوع صحيح ہوا يانہيں؟ سجدہ صحيح ہوا یا نہیں اور سہ ارکان سنت کے مطابق ادا ہوئے یا نہیں؟ بس جلدی جلدی نماز  $\overline{}$ یڑھ کر فارغ ہو گئے اور سر سے فریضہ اتار دیا۔ حالانکہ حضور اقد س ساتھ ایل ہے فرار بي كه "صَلُّوْاكَمَادَ أيتمونى أُصَلِّى" يعى جس طرح مجھ نماز -یڑھتے ہوئے دیکھا ہے اسی طرح نماز پڑھو۔ نمازسنت کے مطابق پڑھیے دیکھیے ! اگر نماز سنت کے مطابق اس طرح پڑھی جائے جس طرح نبی کریم سرور دد عالم مانظانيم ب ثابت ب تو اس مي كوئى زياده وقت خرج نبيس موتا، نه ہی زیادہ محنت لگتی ہے، بلکہ اتنا ہی وقت صرف ہوگا اور اتن ہی محنت خرچ ہوگی جتى كداس طريقے سے يڑھنے ميں لگتى ب جس طريقے سے ہم يڑھتے ہيں ،ليكن اگر تھوڑا سا دھیان اور توجہ کرلی جائے کہ جو نماز میں پڑھ رہا ہوں وہ سنت کے مطابق ہوجائے، تو اس توجہ کے نتیج میں وہی نماز سنت کے نور سے منور ہوجائے گ اور غفلت سے اپنے طریقے سے پڑھتے رہو گے تو فریضہ تو ادا ہوجائے گا اور نماز چوڑنے کا گناہ بھی نہ ہوگا، لیکن سنت کا جونور ہے جو اس کی برکت ہے اور اس کے جو فوائد ہیں وہ حاصل نہ ہوں گے۔ ایک مرتبہ میں نے ای مجلس میں تفصیل سے بیر عرض کیا تھا کہ سنت کے مطابق س طرح نماز پڑھی جاتی ہے، وہ بان قلم بند ہوکر شائع ہوچکا ب،جس کا نام "نمازی سنت کے مطابق پڑھے "(() ب، (۱) اس کے لیےمواعظ عثانی کے حصر حمادات کی مراجعت مفیدر بے گی۔ از مرتب 101

وین سکینے اور سکھانے کا طریقہ بد الم الم الم محطعمان یہ ایک چھوٹا سا رسالہ ہے اور عام طور پر لوگ نما زمیں جوغلطیاں کرتے ہیں اس میں اس کی نشان وہی کردی ہے۔ آپ اس رسالے کو پڑھیں اور پھر اپنی نماز کا مائزہ لیں اور بیددیکھیں کہ جس طریقے سے آپ نماز پڑھتے ہیں، اس میں اور جو . طریقہ اس رسالے میں لکھا ہے اس میں کیا فرق ہے؟ آپ اندازہ لگا نیں گے کہ اس رسالے کے مطابق نماز پڑھنے میں کوئی زیادہ دفت خرچ نہیں ہوگا، زیادہ محنت نہیں گگے گی، کمیکن سنت کا نور حاصل ہوجائے گا لہٰذا ہرمسلمان کو اس کی فکر کرنی چاہیے۔  $\odot$ حضرت مفتى أعظم رطيقيه كانمازكى درستى كاخيال میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رطیعید کی ترای (۸۳) سال کی عمر میں وفات ہوئی۔ بچین ہے دین ہی پڑھنا شروع کیا، ساری عمر دین ہل کی تعلیم دی اور فتوے لکھے، یہاں تک کہ ہندوستان میں دارالعلوم ویو بند کے مفَقٌ أعظم قرار پائے۔ پھر جب یا کتان تشریف لائے تو یہاں پر بھی "مفتی اعظم" کے لقب سے مشہور ہوتے اور بلا مبالغہ لاکھوں فتووں کے جواب زبانی اور تحریری دیے اور ساری عمر پڑھنے پڑھانے میں گزاری۔ ایک مرتبہ فرمانے لگے کہ میری ساری عمر فقہ پڑھنے پڑھانے میں گزری، لیکن اب بھی بعض اوقات نماز پڑھتے ہوئے ایس صورت حال پیدا ہوجاتی ہے کہ مجھ میں تیں آتا کداب کیا کروں، چنانچہ نماز پڑھنے کے بعد کتاب و کھ کر سے پتا لگاتا ہوں کہ میری مماز درست ہوئی پانہیں؟ لیکن میں لوگوں کو دیکھتا ہوں کہ کی کے ول میں بیدخیال ہی پیدانہیں ہوتا کہ نماز درست ہوئی پائیس؟ بس پڑھ لی اورسنت کے مطابق ہونے مانہ ہونے کا خوال تو معت دور کی مات سے-101

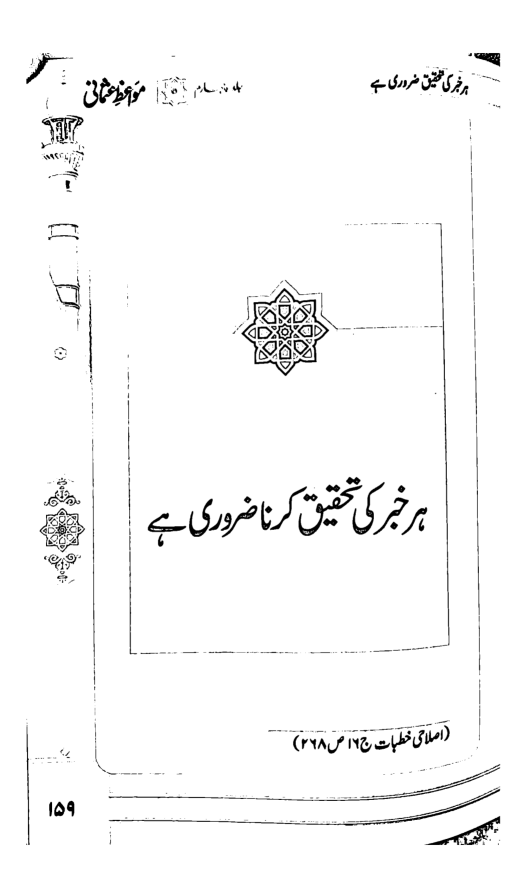
دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ مواجوعاتي الديبارم میں سیریں نالہ مار فاسد ہوجائے گ نماز کی صفوں میں روزانہ یہ منظر نظر آتا ہے کہ لوگ آرام سے بالکل ب پردا ہوکر نماز میں کھڑے ہوئے سر کھجا رہے ہیں یا دونوں ہاتھ چرے پر چیر رب بی ۔ یاد رکھے! اس طرح اگر دونوں ہاتھ سے کوئی کام لیا اور اس حالت مي اتنا دقت گزرگياجتن دير ميں تين مرتبہ''سبحان ربي الاعليٰ' کی شبیح پڑھی جاسکے تو بس نماز ٹوٹ گئ، فاسد ہوگئ، فریضہ ہی ادا نہ ہوا، کیکن لوگوں کو اس کی کوئی پر داہ نہیں۔بعض اوقات دونوں ہاتھوں سے کپڑے درست  $\odot$ كررب بي يادونون باتمون سے بيند صاف كررب بي، حالانكد اس طرح کرنے میں زیادہ وقت لگ جائے تو نماز ہی فاسد ہوجاتی ہے۔ یاد رکھے! نماز میں ایس بیئت اختیار کرنا جس سے دیکھنے والایہ سمجھے کہ شاید بینماز نہیں پڑھ رہا ہے تو ایس ہیئت سے نماز فاسد ہوجاتی ہے اور اگر کوئی محض نماز میں ایک ہاتھ سے کام کرے اس کے بارے میں فقہائے کرام نے بیر مسلہ لکھا ہے کہ اگر کوئی شخص ایک رکن میں مسلسل نثین مرتبہ ایک ہاتھ ہے کو ئی کام کرے کہ دیکھنے والا اسے نماز میں نہ سمجھے تو نماز فاسد ہوجائے گی۔ ای طرح سجدہ کرتے وقت پیشانی تو زمین پر کملی ہوئی ہے لیکن دونوں پا ڈن زمین ے اٹھے ہوئے ہیں، اگر پورے سجدے میں دونوں پا ڈں پورے اٹھے رہے اور ذراعی دیر کے لیے بھی زمین پر نہ کلے تو سجرہ اد انہ ہوا اور جب سجرہ ادا نه ہوا تو نماز بھی درست نہ ہوئی۔ (۱) (۱) لما مظهره الفتاوى الهنديه ١٠٢/١ الباب السابع فيها يفسد الصلاة/النوع الثانى فى الافعال المفسدة للصلاة طبع دار الكفر ـ 101

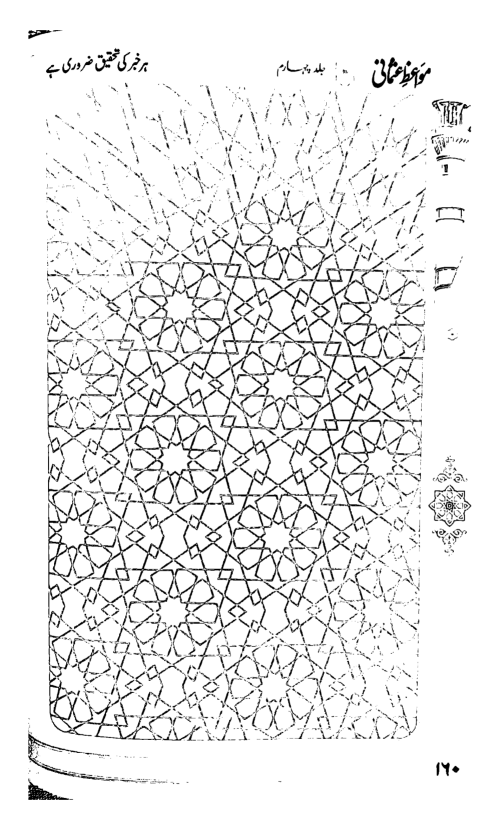
مد بسام الم دین سیکھنے اور سکھانے کا طریقتہ 🐼 مرف نیت کی درستی کافی نہیں ہے چند باتیں مثال کے طور پر عرض کردیں۔ ان کی طرف توجہ اور دھیان نہیں اور ان کی اصلاح اور درستی کی فکر نہیں، بلکہ ان کی طرف سے خفلت ہے، وقت بھی خرچ کر رہے ہیں، نماز بھی پڑھ رہے ہیں، لیکن اس کو صحیح طریقے ہے اداکرنے کی فکرنہیں، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ کری کرائی محنت اکارت جارہی ہے ادر ات تو به حال ب كداكرك كو بتايا جائ كه بحاني ! نماز ميں الي حركت نبيس كرنى جاہے، تو ایک ٹکاسا جواب ہر شخص کو یاد ہے، بس وہ جواب دے دیا جاتا ہے، وہ بركم "انما الاعمال بالنيات" بيرايها جواب ب جو مرجكه جاكرف موجاتا ب\_ يعنى جارى نيت تو درست ب اور الله ميال نيت كود يكف وال يل-ارے بھائی! اگرنیت ہی کانی تھی تو بیرسب تکلف کرنے کی کیا ضرورت تھی، بس گھر میں بیٹھ کرنیت کر لیتے کہ ہم اللہ میاں کی نماز پڑھ رہے ہیں، بس نماز ادا ہوجاتی۔ ارب بھائی! نیت کے مطابق عمل بھی تو چاہیے، مثلاً آپ نے سے نیت تو کرلی که میں لا ہور جار ہا ہوں اورکوئٹہ والی گاڑی میں بیٹھ گئے تو کیا خالی سہ نیت کرنے ہے کہ میں لاہور جارہا ہوں کیاتم لاہور پینچ جاؤگے؟ ای طرح اگر نیت کرلی کہ میں نماز پڑھ رہا ہوں،لیکن نماز پڑھنے کاضح طریقہ اختیار نہیں کیا، تو تنہا نیت کرنے سے نماز کس طرح درست ہوگی؟ جب تک وہ طریقہ اختیار نہ کیا ہو جو جناب رسول اللہ سان اللہ نے بیان فرمایا ہے۔ ای طرح آب نے ان نوجوانوں کو رخصت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اس طرح نماز پڑھوجس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔ اللد تعالیٰ ہم سب کوسنت کے مطابق نماز پڑھنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔ 100

دین شکھنے اور سکھانے کا طریقہ موجفاعتاني بدين المعنى الميت پھر آپ نے ان سے فرمایا: ازان دے۔ ی<sub>ی</sub> اذان دینا مسنون ہے۔اگر بالفرض کوئی <del>شخص معجد میں نماز نہیں پڑ ھر</del> ہا ب بلکہ جنگل یا صحراء میں نماز پڑھ رہا ہے تو اس وقت بھی سنت سر ہے کہ اذان دے۔ یہاں تک کہ اگر اکیلا ہے تب بھی تھم یہ ہے کہ اذان دے کر نماز یر ہے۔ کیوں کہ اذان اللہ کے دین کا ایک شعار اور علامت ہے، اس لیے ہر نماز کے دقت اذان کا تھم ہے۔ بعض علائے کرام سے سوال کیا گیا کہ جنگل ادر صحراء میں اذان دینے سے کیا فائدہ ہے؟ جب کہ کسی اور انسان کے سننے اور س رنماز کے لیے آنے کی کوئی امید نہیں یا مثلاً غیر سلموں کا علاقہ ہے تو پھر اذان دینے سے کیا فائدہ ؟ اس لیے کہ اذان کی آواز س کرکون نماز کے لیے آئے گا؟ تو علائ كرام في جواب مين فرمايا كم اللد تعالى كى مخلوق ب شاريي، موسكم ے کہ انسان اس اذان کی آ واز کو نہ سیں لیکن ہوسکتا ہے کہ جنات اذان کی آ واز س کر آجائی یا ملائکه آجائی اور وہ تہاری نماز میں شریک ہوجائیں-ہم حال احکم یہ ہے کہ نماز سے پہلے اذان دو، چاہے تم تنہا ہی ہو۔ برب كوامام بناسمي چرآب مانظالية في ان سے فرمايا كه 104

بلددار المراجع مواطعتما ف دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ · وَلْيَؤْمَكُمْ أَكْبَرْكُمْ `` لیحنی تم میں سے جو محض عمر میں بڑا ہو دہ امامت کرے۔ اصل علم بد ہے کہ اگر جماعت کے دقت بہت سے لوگ موجود ہیں تو ان میں جو محض علم میں زیادہ ہو، اس کو امامت کے لیے آ گے کرنا چاہیے ،لیکن یہاں پر چونکه علم کے اعتبار سے بید حضرات برابر سے، سب اکشے حضور ملاظ ایل ک خدمت میں آئے تھے جوعلم ایک نے سیکھا وہی علم دوسرے نے بھی سیکھا اور تھم یہ ہے کہ جب علم میں سب برابر ہوں تو پھر جو شخص عمر میں بڑا ہواس کو آگے کرنا چاہیے۔ بیہ اللہ تعالٰی نے بڑے آ دمی کا ایک اعزاز رکھا ہے کہ جس کو اللہ تعالٰی |  $\odot$ نے عمر میں بڑا بنایا ہے، چھوٹوں کو چاہیے کہ اس کو اپنا بڑا مانیں اور بڑا مان کر اس کوآگے کری۔ 🛞 بڑے کو بڑائی دینا اسلامی ادب ہے حدیث شریف میں آتا ہے کہ حضور اقدس مان ظلیم کے زمانے میں خیر، جو یہودیوں کی بتی تھی، وہاں پر ایک مسلمان کو یہودیوں نے قتل کردیا تھا، جن صاحب کول کمیا گیا تھا ان کے ایک بھائی تھے جو اس مقتول کے ولی تھے، وارث تھے، وہ بھائی اپنے چاکو لے کر حضور اقدس مانظ ایج کے پاس سے بتانے کے لیے آئے کہ ہمارا بھائی قتل کردیا گیا، اب اس کا بدلہ لینے کا کیا طریقہ ہونا چاہی۔ چونکہ بہ جو بھائی تھے بہ رشتہ کے اعتبار سے مقتول کے زیادہ قریبی تھے اور دوس بجا سے بد دونوں حضور اقدس سان الا کر خدمت میں بنچ اور مقتول کے بھائی نے حضور اقدس ساتھ کے بات کرنی شروع کردی اور چا خاموش بیٹے تھے تو اس وقت حضور اقدس مان الکھ نے مقتول کے بھائی سے فرمایا کہ

دین سیکھنے اور سکھانے کا طریقہ **مواطوعتان** و بلد من سام ''کَتِبرِ الکَبْرَ ''<sup>(1)</sup> ب**رےکو بڑائی دو۔** یعنی جب ایک بزانمهارے ساتھ موجود ہے تو پھر تمہیں گفتگو کا آغاز نہ کرنا چاہے، بلکہ تمہیں اپنے چچا کو کہنا چاہے کہ گفتگو کا آغاز وہ کریں، کچر جب ضرورت ہوتو تم بھی درمیان میں گفتگو کر لینا، لیکن بڑے کو بڑائی دو۔ یہ بھی اسلامی آ داب کا ایک تقاضا ہے کہ جو عمر میں بڑا ہو اس کو آگے کیا C جائے۔ اگر چہ اس کو دوسری کوئی فضیلت حاصل نہیں ہے، صرف بڑی عمر ہونے کی فضیلت حاصل ہے، تو اس کا بھی ادب اور لحاظ کیا جائے اور اس کو آگے رکھا  $\odot$ جائے، نہ کہ چھوٹا آگ بڑھنے کی کوشش کرے۔ ای لیے آپ نے ان نوجوانوں سے فرمایا کہ جب نماز کا وقت آجائے تو تم میں جو عمر میں بڑا ہواں کو امام بنادو۔ اس لیے کہ امامت کا منصب ایسے آ دمی کو دینا چاہے جوسب میں علم کے اعتبار سے فائق ہو یا کم از کم عمر کے اعتبار سے فائق ہو۔ اللہ تعالیٰ ہمیں ان باتوں پرعمل کرنے کی ہمت اور توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ وَآخِمُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَهُ لُ يِلُّهِ رَبِّ الْعُلَبِينَ (۱) صحیحالبخاری ۳٤/۸ (۲۱٤۲). 101





ہر خبر کی تحقیق ضروری ہے برايشه ارَج<sup>ر</sup> ارَجْم ہر خبر کی تحقیق کرنا ضروری ہے  $\odot$ ٱلْحَمْدُ لِلْهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُ لا وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِن شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِن سَيِّئَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَّهْدِهِ اللهُ فَلامُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّفْدِلْهُ فَلا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ أَنْ تَزَالَة إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَهِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانًا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ، صَلَّى الله تعالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيْهَا كَثِيرًا كَثِيرًا، أمابعدا فَأَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بسنيم اللوالزخين الزجينيم يَا يُنْهَا الَبِيْنَ إمَنُوًا إِنْ جَآءَ كُمُ فَاسِقٌ بِنَبَرٍ فَتَبَيَّنُوَ ا أَنْ 141

ہرخبر کی تحقیق ضروری ہے بلدين سان مواحط عقاني تْصِيْبُوْا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِعُوْا عَلْ مَافَعَلْتُمْ نْلِمِيْنَ (') <u>اً</u> 🔄 تمہيدوترجمہ بزرگان محترم و برادران عزیز! ''سورة الحجرات'' کی تغییر کا بیان کش جمعوں ہے چل رہا ہے، جس میں اللہ تبارک و تعالٰی نے ہماری معاشرتی زندگی سے متعلق بڑی اہم ہدایات عطا فرمائی ہیں، ای سورت کی ایک آیت ابھی میں نے آپ کے سامنے تلاوت کی، اس آیت کا ترجمہ میہ ہے کہ اے ایمان والو! اگر کوئی گناہ گار تمہارے پاس کوئی خبر لے کرآئے تو تم ذرا ہوشیاری سے کام لو، (یعنی ہر محف کی ہر بات پر اعتماد کر کے کوئی کارردائی نہ کرو، ہوشیاری سے کام لینے کا مطلب ہیہ ہے کہ اس کی تحقیق کرو کہ بیہ خبر واقعی کچی بے یانہیں؟) اگرتم ایانہیں کرو گے تو ہوسکتا ہے کہ نادانی میں کچھلوگوں کوتم نقصان پہنچادو ادر بعد میں حمہیں اپنے نعل پر ندامت اور شرمساری ہو (کہ ہم نے بيركيا كرديا)\_ یہ آیت کریمہ کا ترجمہ ہے، اس آیت میں اللد تعالی نے تمام مسلمانوں کو میہ ہدایت کردی ہے کہ وہ ہر سن سنائی بات پر بھروسہ کر کے کوئی کارروائی نہ کیا کرے، بلکہ جو خبر ملے جب تک اس خبر کی یوری تحقیق نہ ہوجائے اور جب تک (1) me (ة الحجو ات آيت (٦). 147

مواخط تعماني ہر خبر کی تخفیق ضروری ہے وه خرصي ثابت نه موجائ اس وقت تك اس خبرك بنياد ير ندكوني بات كهنا جائز ہے اور نہ اس کی بنیاد پر کوئی کارروائی کرنا جائز ہے۔ المحمد المت كاشان نزول روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ آیت کریمہ ایک خاص داقعہ کے پس منظر میں نازل ہوئی تھی، جس کو اصطلاح میں'' شانِ نزدل'' کہا جاتا ہے، واقعہ سے تھا کہ عرب میں ایک قبیلہ "بومصطلق" کے نام سے آباد تھا، بنو مصطلق کے سردار حارث بن ضرار جن کی بیٹی جو پر یہ بنت حارث وظایفتا امہات المؤسنین میں ے ہیں، وہ خود اپنا واقعہ بیان فرماتے ہیں کہ میں حضور مانظ الم کی خدمت میں حاضر ہوا تو آب نے بچھ اسلام کی دعوت دی اور زکوۃ ادا کرنے کا تھم دیا، میں نے اسلام قبول کرایا اور زکوۃ ادا کرنے کا اقرار کرایا اور میں نے عرض کیا کہ میں ا پنی قوم میں واپس جا کر ان کو بھی اسلام کی اور اداء زکوۃ کی دعوت دول گا، جو لوگ میری بات مان لیس کے اور زکوۃ اداکریں گے، ان کی زکوۃ جمع کرلوں گا، آپ فلاں مینے کی فلاں تاریخ تک اپنا کوئی قاصد بھیج دیں تا کہ زکوۃ کی جورقم میرے پاس جمع ہوجائے وہ ان کے سپرد کردوں۔ الحی استقبال کے لیے بستی سے باہر نکلنا حسب وعده جب حضرت حارث بن ضرار رضائف ف ايمان لاف والول كى ز کوہ جمع کر لی اور وہ مہینہ اور تاریخ جو قاصد بھیجنے کے لیے طے ہوئی تھی گزرگی ادر آپ کا کوئی قاصد نه پنجا تو حضرت حارث رضافتهٔ کو بید خطرہ پیدا ہوا کہ شاید حضور مانطان جم سے کسی بات پر ناراض بیں، ورنہ یہ ممکن نہیں تھا کہ آپ 141

ہر خبر کی تحقیق ضروری ہے مواعظ عماني بلايار سان وعدے کے مطابق اپنا آ دمی نہ سیجتے، حضرت حارث رضائفہ نے اس خطرہ کا ذکر 47 1. ..... 1 اسلام قبول کرنے والوں کے سرداروں سے کیا اور ارادہ کیا کہ سے سب حضور اقدس سرورِ دوعالم ملاظلیت کی خدمت میں حاضر ہوجا نمیں۔بعض روایات میں بیر بھی آتا ہے کہ قبیلہ '' بنو المصطلق '' کے لوگوں کو بد معلوم تھا کہ فلاں تاریخ کو حضور مانظاليم كا قاصد آئ كا، اس لي اس تاريخ كو يدحفرات تعظيماً بستى ب باہر نکلے کہ قاصد کا استقبال کریں۔ حضرت وليدين عقبه رخاطنه كاوايس جانا دوسرى طرف بد واقعه جواكه آ تحضرت من فظ المج ف مقرره تاريخ ير حضرت ولید بن عقبہ ونائف کو اپنا قاصد بنا کر زکوۃ وصول کرنے کے لیے بھیج دیا تھا، گر حضرت وليد بن عقبه ذل النفذ كورات مي خيال آيا كه اس قبيل كولول ب میری پرانی دشمنی ہے، کہیں ایسا نہ ہو کہ بیدلوگ مجھے قمل کر ڈالیں، چونکہ وہ لوگ ان ک استقبال کے لیے بستی سے باہر بھی نکلے متھے، اس لیے حضرت ولید بن عقبہ رنائٹ کو اور زیادہ لیقین ہوگیا کہ بہ لوگ شاید پرانی دشمنی کی وجہ سے مجھے قتل کرنے آئے ہیں، چنانچہ آپ راتے ہی سے واپس ہو گئے اور حضور اقدس مناظل جم جا کر کہا کہ ان لوگوں نے زکوۃ دینے سے انکار کردیا اور میر تحق کا ارادہ کیا، اس لیے میں واپس چلاآ ما۔ 🚯 تحقيق كرنے پر حقيقت واضح ہوئی حضور اقدس مذاط اليريم كوبيرين كر غصه آيا اور آب في مجاہدين كا ايك لشكر حضرت خالد بن ولید ڈ<sup>نائٹ</sup> کی مرکردگی میں روانہ کیا، ادھر سے مجاہدین کالشکر روانہ 171

مواخط عماني ہر خبر کی شخصیق ضروری ہے ہوا ادھر حضرت حارث بن ضرار رہائی اپنے ساتھیوں کے ساتھ حضور اقدس ساتھ ایل کی خدمت میں حاضری کے لیے روانہ ہوئے، جب آ منا سامنا ہوا تو حضرت حارث رضائن نے یو چھا کہ آپ لوگ ہمارے او پر کیوں چڑ ھائی کرنے آئے ہو؟ اس لیے کہ حضور ملافظ ایل سے ہماری بات سد ہوئی تھی کہ تم میں ہے کوئی شخص زکو ہ وصول کرنے کے لیے آئے گا۔لشکر والوں نے جواب دیا کہ زکوۃ وصول کرنے کے لیے ایک شخص آیا تھا لیکن آپ لوگوں نے اس پر حملہ کرنے کے لیے لفکر اکٹھا کرلیا۔ بنوا مصطلق کے لوگوں نے جواب دیا کہ جارے پاس کوئی آ دمی نہیں آیا اور نه ہم نے لشکر اکٹھا کیا، بلکہ ہم لوگ اس خیال میں تھے کہ حضور اقد س سرور دو عالم من فلي يج كا قاصد آف والاب، اس لي بم لوك روزاند استقبال کرنے کے ارادے سے باہر نکل کرجمع ہوجاتے تھے، تب حقیقت حال کھلی اور پھر حضرت خالد بن وليد رنائٹنہ نے واپس آ کر حضورِ اقدس مانٹظائیل کو سارا واقعہ سنایا کہ بیہ غلط قنبی ہوئی تھی، جس کی وجہ سے بیہ سارا قصہ ہوا۔ اس موقع پر بیہ آيت نازل ہوئی۔(۱) ای سن سنائی بات پریقین نہیں کرنا چاہی اس آیت میں اللہ تعالی نے فرما دیا کہ اے ایمان والو! جب تمہارے پاس کوئی غیر ذمہ دار آ دمی کوئی خبر لے کر آئے تو پہلے اس کی تحقیق کرو، تحقیق کے بغيراس خبر كى بنياد يركونى كارردائى نه كرو- اس واقع مي سارى غلط نبى جو پيدا ہوئی، اس کی وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ حضرت ولید بن عقبہ رضائن کو کسی نے آ کر بتادیا <sup>(1)</sup> ملاحظه بو تفسير طبري ۲۸٦/۲۲ و تفسير ابن کثير ۳٦٠/۷.

ہر خبر کی تحقیق ضروری ہے مؤلط عماني بلدين سارم ہوگا کہ بیلوگتم سے لڑنے کے لیے یہاں جمع ہوئے ہیں، اس لیے وہ راتے ہی بے واپس آ گئے، اس پر بیر آیت نازل ہوئی، جس میں ہمیشہ کے لیے مسلمانوں کو بیہ ہدایت دے دی کہ ایسا نہ ہو کہ جو بات کی سے سن لی، بس اس پر يقين کرلیا اور اس بات کو آ کے چلتا کردیا اور اس خبر کی بنیاد پر کوئی کاردائی شروع کردی، ایسا کرنا حرام ہے۔ افواه چيلانا حرام ب اس كو آج كل كي اصطلاح مين "افواه سازى" كتب بي، يعنى افوابي بھیلانا۔ افسوس بیر ہے کہ ہمارے معاشرے میں سی برائی اس طرح پھیل گئ ب کہ 'الامان دالحفظ'' کسی بات کو آ کے فقل کرنے میں، بیان کرنے میں احتیاط اور تحقیق کا کوئی سوال ہی باقی نہیں رہا، بس کوئی اڑتی ہوئی بات کان میں یڑگئ، اس کو فورا آ کے چکتا کردیا۔ خاص طور پر اگر کسی سے مخالفت ہو، کسی سے دشمنی ہو، کی سے سالی یا مذہبی مخالفت ہو، یا ذاتی مخالفت ہوتو اگر اس کے بارے میں ذراعی بھی کہیں سے کان میں کوئی ہمنک پڑ جائے گی، تو اس پر یقین کرکے لوگوں کے اندر اس کو پھیلانا شروع کردیں گے۔ الح آن کل کی سیاست آج کل ساست کے میدان میں جو گندگ ب، اس گندی ساست میں ب صورت حال ہور بی بے کہ اگر سیاست میں ہمارا کوئی مد مقابل بے تواس کے بارے میں افواہ گھڑنا اور اس کو بغیر تحقیق کے آگے چکتا کردینا، اس کا آج کل ، عام رواج ہور ہا ہے، مثلاً بید کہ فلال شخص نے اتنے لا کھ رویے لے کر اپناضمیر بیچا 144

ہر خبر کی حقیق ضروری ہے مواغط عثاني ب، بغیر شخیق کے الزام عائد کردیا، یاد رکھے! کوئی شخص کتنا ہی برا کہوں نہ ہو، لیکن اس پر جھوٹا الزام عاکد کرنے کا کوئی جواز نہیں، شرعاً ایسا کرنا حرام ہے۔ المحابي بن يوسف كى غيبت جائزنہيں ایک مجلس میں حضرت ابن سیرین رطینی تشریف فرما ہے، کسی شخص نے اس مجلس میں حجاج بن یوسف کی برائی شروع کردی۔ حجاج بن یوسف ایک ظالم حکمران کے طور پرمشہور ہے، کہا جاتا ہے کہ اس نے سینکڑ دں بڑے بڑے علاء کوتل کیا۔ کی شخص نے اس مجلس میں تجاج بن یوسف پر الزام عائد کیا کہ اس نے بیر کیا تھا، حضرت ابن سیرین رکھی ہے فرمایا کہ سوچ سمجھ کربات کرو، یہ مت سجهنا كداكر حجاج بن يوسف ظالم وجابر بتواس كى غيبت كرنا حلال ہوگيا يا اس ير بہتان باند هنا حلال ہوگيا، اگر اللہ تعالیٰ حجاج بن يوسف سے سيكٹروں انسانوں کے خون کا بدلہ لے گاجو اس کی گردن پر ہیں توتم سے بھی اس کا بدلہ لے گاجوتم نے اس کے بارے میں جھوٹی بات کہی۔ پیرمت سجھنا کہ اگر وہ ظالم ہےتو جو چاہوال کے بارے میں جھوٹ بولتے رہو، اس پر جو چاہوالزام تراشی کرتے رہو،تمہارے لیے بہ حلال نہیں۔<sup>(1)</sup> في المعن موتى بات آ م بحيلانا جمود مي داخل ب ہر حال! کسی بھی شخص کے بارے میں کوئی بات بغیر تحقیق کے کہہ دیتا ہے اتن بڑی بہاری ہے جس سے بورے معاشرے میں بگاڑ اور فساد پھیلتا ہے، <sup>(+)</sup> الرسالة القشيرية ٢٩١/١ طبع دار المعارف القاهرة، وإحياء علوم الدين ١٦١٦/٩ طبع دارالشعب. 142

ہر نبر کی چھتی <sup>منہ</sup> ورم ب مواغط عماني دشنا بنم لين ميں، عدادتيں پيدا موتى ميں - اس ليے قرآن كريم يد كمه رما ب کہ جب بھی تمہیں کوئی خبر ملے تو پہلے اس خبر کی تحقیق کرلو، ایک حدیث شریف میں حضور اقدیں ملائظ کیل نے ارشاد فرمایا کہ ···كَفى بالمنزءِ كَذِبا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلْ مَاسَمِعَ ·····) یعنی انسان کے جھوٹا ہونے کے لیے یہ بات کانی ہے کہ جو بات سے اس کو آگے بیان کرنا شروع کردے۔لہذا جو آ دمی ہر سی سنائی بات کو بغیر تحقیق کے آ گے بیان کرنے لگے تو وہ بھی حجوٹا ہے، اس کو حجوث بولنے کا گناہ ہوگا۔ جب تک تحقیق ند کرلو، بات کو آگے بیان ند کرو۔ 🔅 پہلے تحقیق کرد، پھرزبان سے نکالو افسوس سد ہے کہ آج جارا معاشرہ اس گناہ کے اندر ڈوبا ہوا ب، ایک مخص ک بات آ گے فقل کرنے میں کوئی احتیاط نہیں، بلکہ اپنی طرف سے اس میں نمک مرج لگا کر اضافہ کرکے اس کو آگے بڑھادیا۔ دوسر ف محض فے جب سنا تو اس نے اپنی طرف سے ادر اضافہ کر کے آگے چکتا کردیا، بات ذرا سی تھی، مگر وہ پھیلتے پھیلتے کہاں سے کہاں پہنچ گئی، اس کے نتیج میں دشمنیاں، عدادتیں، لزائیاں، قمل و غارت گری اور نفرتیں پھیل رہی ہیں۔ سبرحال! قرآنِ کریم ہمیں برسبق دے رہا ہے کہ بد زبان جو اللہ تعالی نے تمہیں دی ہے، بد اس کیے نہیں دى كماس كى ذريع تم جموتى افوايل تحيلاو، اس في تبين دى كماس ك ذریعے تم لوگوں پر الزام اور بہتان عائد کمیا کرو، ہلکہ تمہارا فرض ہے کہ جب تک (١) صحيح مسلم: ١٠/١، باب النهى عن الحديث بكل ماسمع.  $\odot$ 177

بلد بار الفي موجوعتان ہر خبر کی تحقیق ضروری ہے سمی بات کی مکمل تحقیق نہ ہوجائے، اس کو زبان سے نہ نکالو۔ انسوس ہے کہ آج ہم لوگ باری تعالیٰ کے اس عظم کو فراموش کیے ہوئے ہیں اور اس کے نتیج میں ہم طرح طرح کی مصیبتوں کا شکار ہورہ ہیں، اللہ تعالیٰ این فضل و کرم سے ہمیں اس برائی سے بیچنے کی توفیق عطا فرمائے ، آمین۔ افواہوں پر کان نہ دھریں انسان کے کانوں میں مختلف ادقات میں مختلف باتیں پڑتی رہتی ہیں، کسی نے آ کر کوئی خبر دے دی، کسی نے کوئی خبر سنادی، کسی نے کچھ کہہ دیا، اگر آ دمی  $\odot$ ہرایک کی بات کو بچ سمجھ کر اس پر کارروائی کرنا شروع کردے تو سوائے فتنے کے ادر کچھ حاصل نہیں ہوگا، چنانچہ ایک اور موقع پر ایہا ہوا تھا کہ منافقین مختلف قشم کی افواہیں پھیلاتے ریتے تھے، چنانچہ مسلمان سادہ لوی میں ان کی باتوں کو پچ سمجھ كركونى كارردائى شروع كردية تنص، اس يرقر آن كريم كى ايك اور آيت نازل ہوئی،جس میں فرمایا کہ وَ إِذَاجَآ ءَهُمُ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوْا بِهِ \* وَ لَوُ يَسْتَنْبِطُوْنَهُ مِنْهُمْ ﴿ (١) لیتن منافقین کا کام ہے ہے کہ ذراس کوئی افواہ کان میں پڑی، چاہے وہ حالب امن ہو یا حالب جنگ ہو، بس فوراً اس کی نشر و اشاعت شروع کردیتے الل ادر این طرف سے اس میں نمک مرچ لگا کر اس کو روانہ کردیتے ہیں، جس <sup>(1)</sup> سورة النساء آيت (٨٣) -149

ہر خبر کی تحقیق ضروری ہے مواحط عماني ے فتنہ پھیلتا ہے، سلمانوں کو بیہ ہدایت کی گئی کہ جب اس قشم کی کوئی خبر آب تک پہنچ تو اس پر بھروسہ کرنے کے بجائے اللہ کے رسول سائن اللہ کو اور دوسر ے ذمہ دار افراد کو بتاؤ کہ بی خبر پھیل رہی ہے، اس میں کون سی بات کچ ہے اور کون ی بات غلط ہے، اس کی تحقیق کریں اور تحقیق کے بعد کوئی فیصلہ کریں، نہ سے کہ خود سے اس پر کارروائی شروع کردیں۔ یہ ایک عظیم ہدایت ہے جو قر آن کریم نے عطا فرمائی ہے۔ 📰 جس سے شکایت پہنچی ہواس سے یو چھ لیں افسوس بہ ہے کہ ہمارے معاشرے میں اس ہدایت کونظر انداز کیا جارہا ے، اس کے نتیج میں فتنے تھلے ہوئے ہیں، لڑا ریاں ہیں، جھکڑے ہیں، عدادتیں ہیں، بغض اور کینہ ہے، ایک دوسرے کے خلاف محاذ آ رائی ہے، اگر غور کریں تو يتا يطح گا كه ان سب كى بذياد غلط افوا بين ہوتى ہيں، خاندان والوں ميں يا طنے جلنے والوں میں سے کسی نے بیہ کہہ دیا کہ تمہارے بارے میں فلاں پخض سے کہہ رہا تھا، اب آب نے اس کی بات س کر یقین کرلیا کہ اچھا! فلال شخص نے میر ب بارے میں بد کہا ہے۔ اب اس کی بنیاد پر اس کی طرف سے دل میں دھمنی، بغض، کینہ پیدا ہوگیا کہ وہ تو میرے بارے میں یہ کہہ رہا تھا، حالانکہ ایک مسلمان کا کام ہے ہے کہ اگر کسی بھائی کی طرف سے شکایت کی کوئی بات پنچی ہے تو براہ راست اس سے جاکر پوچھ لے کہ میں نے سنا ہے کہ آپ نے میرے بارے میں یہ بات فرمائی تھی، کیا یہ بات صحیح ہے یا غلط ہے؟ اب صحیح بات کھل کر سامنے آجائے گا۔ 120

بر خرک محقیق ضروری ہے مواطعتاني ی باتوں کو بڑھاچڑھا کر پیش کرنا پی آج کل کے حالات ایسے ایں کہ لوگ ایک کی بات دوسرے تک پنچانے میں بالکل احتیاط سے کام نہیں لیتے، اگر ذراع بات ہوتو اس کو بڑھا چڑھا کر چیں كرتے ہيں، اپنى طرف سے اس كے اندر اضافدادر مبالغد كرديتے ہيں۔ من ايك مثال دیتا ہوں، ایک صاحب نے مجھ سے مسلم یوچھا کہ شیب ریکارڈر پر قرآن كريم كى تلاوت سن سن وأب ملا ب يانبين؟ من في جواب ديا: " چونکه قرآن کریم کے الفاظ پڑھے جارہے ہیں تو ان شاء الله، الله کی رحت سے ال كوسن س بهى تواب ملى كا، البته براو راست ير من اور سن ب زياده ثواب ملے گا''۔اب اس شخص نے جاکر کمی اور کو بتایا ہوگا، دوسرے نے تير يو بتايا مولا، تيسر فحض في جوت كو بتايا مولاء يهال تك نوبت بيني کہ ایک دن میرے پاس ایک صاحب کا خط آیا اس میں لکھا تھا کہ یہاں ہارے محلہ میں ایک صاحب تقریر میں سے بات کہہ رہے ہیں کہ مولانا تقی مثانی صاحب نے بیفرمایا ہے کہ ٹیپ ریکارڈر پر تلاوت سنتا ایہا ہے جیسے نیپ ریکارڈر پر گانا سنا۔ اب آب اندازہ لگائی کہ بات کیاتھی اور ہوتے ہوتے کہاں تک پینچی اور پھر برملا تقریر کے اندر سے بات میری طرف منسوب کردی کہ میں نے اپیا کہا ہے۔ میں نے جواب میں لکھا کہ میرے فرشتوں کو بھی خرنہیں کہ میں نے بیہ بات کہی ہے! المربع ملى موئى بات زبان سے نکلے بہرحال! لوگوں میں مات لفل کرنے میں احتیاط ختم ہو چکی ہے، جب کہ 121

ہر خبر کی محقیق ضروری ہے el parte مواخط عماني مسلمان کا کام بیہ ہے کہ جو بات اس کی زبان سے نکلے وہ ترازو میں ٹکی ہوئی ہو، نه ایک لفظ زیادہ ہو، نہ ایک لفظ کم ہو۔ خاص طور پر اگر آپ دوسرے کی کوئی 1 بات نقل کررہے ہوں تو اس میں تو اور زیادہ احتیاط کی ضرورت ہے، اس لیے کہ اگر آب اس کے اندر اپنی طرف سے کوئی بات بڑھا تھی گے تو دوسرے پر بہتان ہوگا،جس میں دوہرا گناہ ہے۔ 🚎 حفرات محدثين رططييم كي احتياط قرانِ کریم ہی کہہ رہا ہے کہ جب تم نے کٹی شخص سے کوئی بات سی ہواور حالات ایے بی کہ لوگ بات نقل کرنے میں احتیاط نہیں کررے ہیں تو ایے حالات میں تو بہت زیادہ احتیاط کی ضرورت ہے۔ بیہ نہ ہو کہ جو بات سی اس کو آ گے چکما کردیا۔ حضرات محدثین منطق جنہوں نے حضور اقد سانطان کی احادیث محفوظ کرکے ہم تک پہنچائی ہیں، انہوں نے تو حضورِ اکرم مانظالید کے ارشادات نقل کرنے میں اتن احتیاط کی ہے کہ اگر ذرا سابھی الفاظ میں فرق ہوجائے تو روایت نہیں کرتے تھے، بلکہ بیفرماتے تھے کہ اتن بات ہمیں یاد ہے، اتن بات ہمیں یادنہیں۔ حالانکہ معنی ایک ہی ہیں، کیکن پھر بھی فرماتے کہ حضورِ اکرم سرورِ دو عالم من الطلية في بد لفظ كما تما يا بد لفظ كما تمار ایک محدث کا واقعہ آپ نے سنا ہوگا کہ محدثین جب کوئی حدیث روایت کرتے ہیں تو کہتے میں کہ ' حَدَثَنَافَلَان' ' يعن جس فلال فے يہ حديث سالى، ايك مرتبه ايك 121

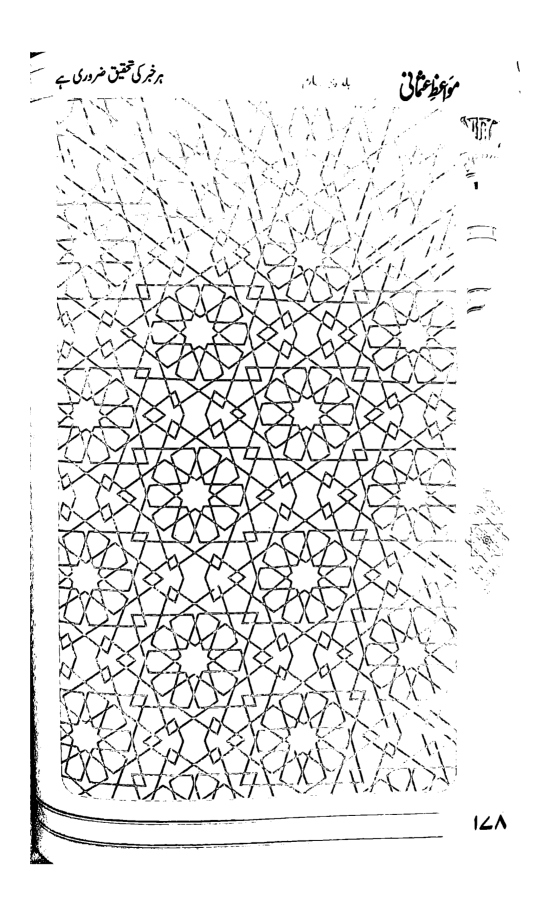
به بن المراجع المواطقان یر فہر کا تحقیق ضروری ہے ود جب حديث بيان كررب تھ تو ''حَدَّثَنَافَلَانْ'' كم بجائ '' ثنا فَلَانْ '' كَمِدر ب عظم، لوكول في كما كد حضرت مد ' ثَنَا فَلَانْ '' كاكوتى مطلب ادر معن نہیں ہے، آب' حَدَّنَا فَلَانْ " کیوں نہیں کہتے؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں جب استاد کے درس میں پہنچا تو اس وقت میں نے استاد کی زبان سے فسننك "نْنْنَا فَلَانْ" كَالْفَظْ سْنَا بْعْمَا، شروع كَالْفَظْ "حَدَّ" مِنْ تَعِينَ شَكِّي سْ سَكَا تْعَا، اس لي مین "ثُنَا فَلَان" کے الفاظ سے حدیث سارہا ہوں ۔ حالانکہ بد بات بالکل یقین تحى كداساد في 'حدَّثْنا'' بى كها تقا، صرف "نْنَا" نهيس كها تقا، ليكن چونكداي كانول سے صرف "ثينًا" سنا تھا، "حد "كا لفظ نہيں سنا تھا، اس ليے جب روایت کرتے تو '' حَدَّثَنَا '' نہیں کہتے ، تا کہ جھوٹ نہ ہوجائے ، بس جتنا سنا، اتنا ہی آگے بیان کروں گا، اس احتیاط کے ساتھ حضرات محدثین نے حضور اقدیں سرور دو عالم سان السرم كى بداحاديث مم تك پہنچائى بيں۔ 🛞 حدیث کے بارے میں ہمارا حال آج ہمارا بیہ حال ہے کہ نہ صرف عام باتوں میں بلکہ حدیث کی روایت میں بھی احتیاط نہیں کرتے۔ حدیث کے الفاظ کچھ تھے، لیکن لوگ سے کہہ کر بیان كرديت بي كه بم في بيرسنا ب كد حضور اقد س النظالية في بيفرمايا ، حالانكداس حدیث کا کہیں سراغ نہیں ملتا اور تحقیق کے بغیر آ گے بیان کردیتے ہیں۔ ومت پر بہتان لگانا آج سای یار ٹیوں میں اور مذہبی فرقہ وار یوں میں بیہ بات عام ہوگئ ہے کہ ایک دوسرے پر بہتان لگانے میں کوئی باک اور ڈرمحسوس نہیں کرتے، بس 128

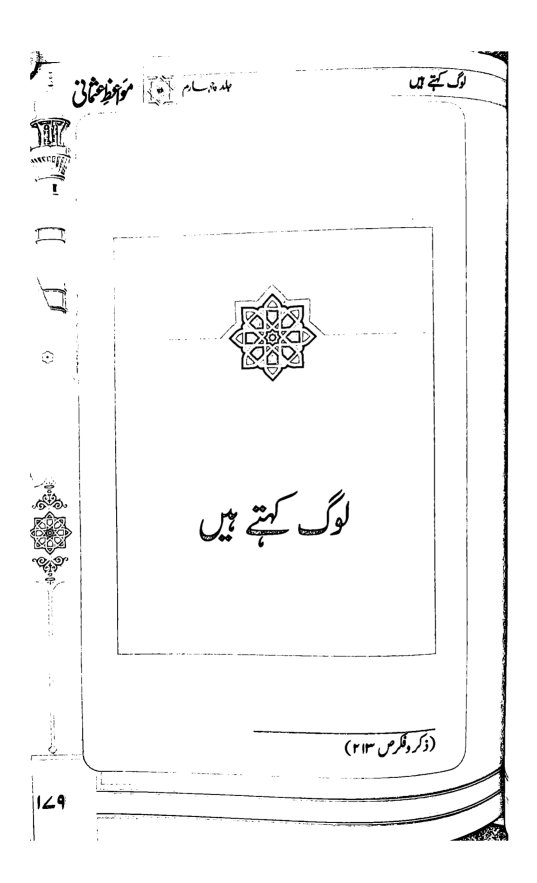
ہر خبر کی تلقیق ضروری ہے موعظوعتاني ذرای کوئی مات بن ادر آ کے چلتی کر دی۔ اگر حکومت سے ناراضگی ہے ادر حکومت ے خلاف چونکہ طبیعت میں اشتعال ب لہذا اس کے خلاف جو خبر آئے اس کو آ کے پھیلادو، اس کی تحقیق کی ضرورت نہیں کہ وہ صحیح ہے یا غلط ہے ۔ یاد رکھے! حمرانوں کے اندر ہزاروں برائیاں موجود ہوں، لیکن اس کا بد مطلب نہیں کہ تم ان پر بہتان لگانا شروع کردو۔ افسوس بیہ ہے کہ یہی معاملہ آج حکومت عوام کے ساتھ کردہی ب، حکومت کے ایک بڑے ذمہ دار حکمران، جو پورے ملک کے ذمه دار بیں، ان کولوگوں پر بہتان لگانے میں کوئی باک محسوس نہیں ہوتی۔ 🔅 دین مدارس کے خلاف دہشت گرد ہونے کا پرو پیگنڈا آج پروپیگیژاایک منتقل فن اور ہنر بن چکا ہے۔ جرمنی کا ایک سای فلسفی گزرا ہے، اس نے مید فلسفہ پیش کیا تھا کہ جھوٹ کو اتن شدت سے پھیلا و کہ دنیا اس کو سی سیجھنے لگے، آج دنیا میں سارے پرو پیکنڈے کا ہنر اس فلسفے کے گرد کھوم رہا ہے، جس پر جو جاہو بہتان لگا کر اس کے بارے میں پرو پیکندا شروع کردد۔ آج دنیا میں بیہ پرو پیکٹڈا شروع ہو گیا ہے کہ بیہ دینی مدارس دہشت گرد ہیں اور ان میں طلبہ کو دہشت گردی کی تربیت دی جاتی ہے، یہاں سے دہشت گرد پیدا ہوتے ہیں۔ آج اس پرو پیکٹرے کو تین سال ہو چکے ہیں اور عوام نہیں، بلکہ حکومت کے ذمہ دارلوگ برملا سے کہتے ہیں کہ مدارس کے اندر دہشت گردی ہورہی ہے۔ مدارس کے حضرات نے ان سے کنی مرتبہ کہا کہ خدا کے لیے مدارس کے اندر آ کر دیکھوا تمہارے پاس ہتھیا روں کو پکڑنے کے حساس ترین آلات موجود ہی اور دہشت گردی کی سراع رسانی کے حساس ترین آلات موجود ہیں وہ سب 126

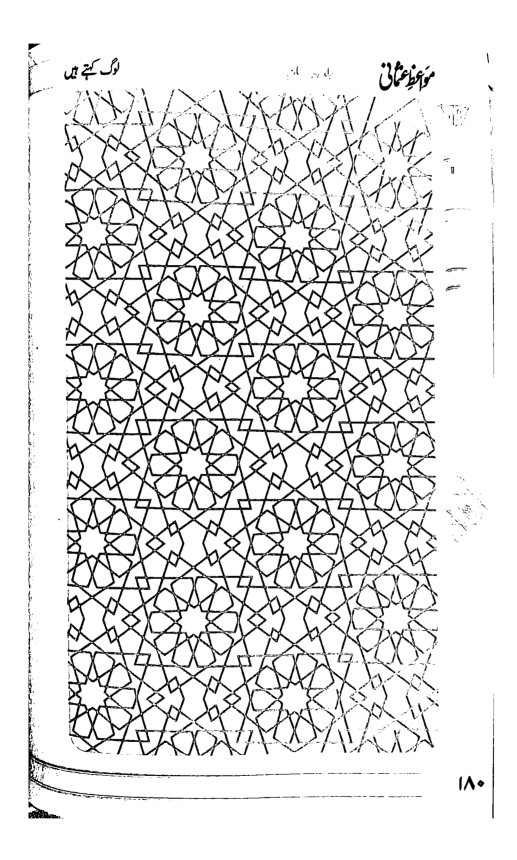
بلدين الم المحالي مواطعهان ہر خبر کی تحقیق منروری ہے استعال کرکے دیکھو کہ کسی مدر سے میں دہشت گردی کا سراغ ملتا ہے؟ اگر کسی YIII مدر سے میں سراغ ملے تو ہماری طرف سے کھلی چھوٹ ہے کہ اس کے خلاف کارروائی کریں اور ہم بھی تمہارے ساتھ اس کے خلاف کارروائی کرنے میں تعاون کریں گے۔ گر بیہ رٹ گی ہوئی ہے کہ بیہ مدارس دہشت گرد ہیں ادر یرو پیکنڈے کی بنیاد پر سارے دینی مدارس کو جہاں اللہ اور اللہ کے رسول منتق بھ کے کلام کی تعلیم ہور بی ہے، ان کو دہشت گرد قراردے دینا اور مغرب کے . الحسب ا يرو پيكند بكوآ م بر هانا كمال كا انصاف اوركمال كى ديانت ب ÷ وین مدارس کا معائنہ کرلو تعلیمی اداروں میں بھی جرائم پیشہ لوگ تھس آتے ہیں۔ کیا یو نیورسٹیوں اور كالجول مي جرائم بيشر لوك نبيس موتى الي صورت مي ان جرائم بيشر افراد کے خلاف کارردائی کی جاتی ہے۔ بیتونہیں کہا جاتا کہ ساری یونیورسٹیاں دہشت مرد ہیں اور سارے کالجز جرائم پیشہ ہیں، لیکن چونکہ مغرب کی طرف سے بیہ پرو پیکیندا اس اصول کی بنیاد پر ہور ہا ہے کہ جھوٹ اس شدت سے پھیلا کر کہ دنیا ال کو بچ جانبخ لگے! آج دینی مدارس اور دہشت کردی کو اس طرح طادیا گیا ہے کہ ددلوں ایک دوسرے کے مرادف ہو گئے۔ قرآن کریم کا کہنا ہے کہ کہیں اییانه هو که تم نادا تغیت میں کسی قوم کو خواه مخواه نقصان پنجادو چر بعد میں شہیں شرمندہ ہونا پڑے، اس لیے پہلے تحقیق کرلو، تحقیق کرنے کے تمام آلات اور وسائل ممهيس مهيا بين آكر ديکھ لو اور ديني مدارس پر الزام لگانے والے وہ بي جنہوں نے آج تک دینی مدارس کی شکل تک نہیں دیکھی، آگر دیکھانہیں کہ دہاں Śr. -120

ہر خبر کی تحقیق ضروری ہے مواعط عماني کیا ہور ہا ہے؟ وہاں کیا پڑھایا جارہا ہے؟ س طرح تعلیم دی جارہی ہے؟ لیکن مدارس کے خلاف پرو پیگٹرا جاری ہے جو ہند ہونے کا نام نہیں لیتا۔ المستقلم علم مفروض قائم کر کے بہتان لگانا لندن والول نے کہہ دیا کہ يہاں جو دھما کے ہوئے ہیں ان ميں ايسا مخص ملوث ہے جس نے یہاں کے مدارس میں کچھ دن قیام کیا تھا۔ ارے بھائی! وہ شخص وہیں ملا بڑھا اور وہیں پر برطانیہ میں کسی دینی مدرے میں نہیں، بلکہ برطانیہ کے ماڈرن تعلیمی ادارے میں تعلیم حاصل کی، اگر مان بھی لیا جائے کہ دہ چند روز کے لیے پاکتان آیا تھا، تو کیا پاکتان آنے سے بدلازم ہوگیا کہ اس نے ضرور دینی مدارس میں تعلیم حاصل کی ہوگی اور اس نے یہاں ضرور دہشت گردی کی تربیت یائی ہوگی؟ اس بنیاد پر بدمفروضے قائم ہو گئے اور اس بنیاد پر بیہ نادر شاہی تھم نافذ ہوگیا کہ جننے غیر ملکی طلبہ دینی مدارس میں پڑ جتے ہیں ان کو ملک سے رخصت کردیا جائے۔ 🔅 پېلے خبر کې تحقيق کرلو میرے بھائیو! یہ ہارے معاشرے کا ایک ایما ستلہ ہے کہ عوام ہو یا حومت، سای جماعتیں ہوں یا مرجی، سب اس میں مبتلا ہیں کہ ذرا افواہ اڑی کوئی بات کان میں پڑی، اس پر نہ صرف سے کہ یقین کرلیا بلکہ اس کو آگے پھیلایا ادر اس کی بنیاد پر کارروائی شروع کردی اور اس کے نیتج میں ظلم وستم کی انتہا کردی گنی۔ جبکہ قرآن کریم نے اس آیت میں یہ پیغام ویا ہے کہ اے ایمان والو! اگر جمہارے پاس کوئی غیر و مہ دار محص کوئی خر کے کر آتا ہے تو پہلے اس ک 124

بلد بار المراجع مواضوعات ہر خبر کی شخصیت ضروری ہے تحقیق کرلو، ایسا نہ ہو کہ تم نادا تفیت سے کچھ لوگوں کو نقصان پنچادد، بعد میں تم اللہ لوگوں کو نقصان پنچادد، بعد میں تم الوگوں کو نقصان کا بنجادہ بعد میں تم الوگوں کو ندامت ادر شرمندگی الثقانی پڑے۔ اگر ہم قر آنِ کریم کے اس تکم کو لیے باندھ کیں اور زندگی کے ہر گوٹے میں اس کو استعال کریں تو یقیبنا ہارے . معاشرے کے نوبے فی صد جھکڑ بے ختم ہوجا ئیں۔ رے نے توے فی صد بھلڑے سم ہوجا میں۔ اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہمیں قران کریم کی اس ہدایت کو سمجھنے کی تو فیق عطا فرمائے اور اس پر عمل کرنے کی بھی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔ وَآخِرُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَبْدُ لِلّٰهِ دَبِّ الْعُلَبِيْنَ 122







مواغط عثاني لوگ کہتے ہیں AL WA بالنسائع أرجم لوگ کہتے ہیں انسانی نفس کی چوریوں سے آنخصرت سائٹلا کیٹر سے زیادہ کون باخبر ہوسکتا ب؟ چنانچہ آپ مان المالية في جو علم بھی دیا، اس کے تمام مضمرات کو بچھتے ہوئے ایسے تمام راستوں کوبھی بند کیا جو اس تھم کی خلاف ورزی کی طرف لے جاسکتے ہیں اور ان چور درواز وں کی بھی نشان دہی فرمائی جہاں سے انسان کی نفسانی خواہشات حلے بہانے تلاش کر سکتی ہیں۔ نفس انسانی کی ایک فطرت سے سے کہ جس برائی کا الزام وہ براہ راست اپنے سرلین نہیں چاہتا، اسے سی اور شخص کے کندھے پر رکھ کر انجام دینے کی کوشش کرتا ہے، تا کہ مقصد بھی حاصل ہوجائے اور اپنے او پر حرف بھی نہ آئے، آخضرت ملاظ ایم نے جمود کے سلسلے میں انسان کی اس نفسیاتی کیفیت کونہایت لطیف اور بلیغ پرائے میں بیان فرمایا ہے، امام غزالی رافیطیہ نے "احياء العلوم" مي آب ملاظ اليام كابدارشاد ان الفاظ مي لقل كيا ب: "بِئْسَ مَطِيَةُ الكَذِبِ زَعَمُوا "<sup>(1)</sup> <sup>(1)</sup> سنن ابی داود ۲۹٤/٤ (٤٩٧٢) ومسند احد ۳۰۷/۲۸ (۱۷۰۷۵) بلفظ "بئس مطية الرجل زَعموا "، وذكر ه الحافظ ابن حجر في "فتح الباري "٥٥١/١٠٠ وقال أخرجه أحمد وأبو داو دورجاله ثقات إلا أن فيه انقطاعاً. 171

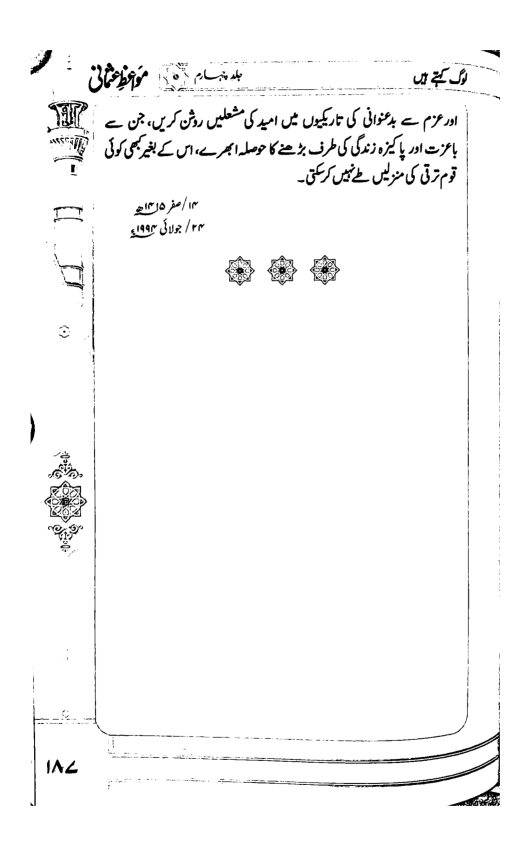
وگ تے تید مواخط عماني في مدرب جموٹ کی بدترین سواری یہ فقرہ ہے کہ ''لوگ یوں کہتے T -"01 مطلب بی ہے کہ جو لوگ براہ داست جمود بولنے سے کتراتے بی، وہ ب بنیاد اور بخصین با تیں لوگوں کے سر پر رکھ کر کہہ دیتے ایں، ''لوگ تو یوں کتے ہیں''،''اوگوں میں تو یہ بات مشہور بے''،' لوگوں کا کہنا تو سے بے' سے وو فقر یہ جو جھوٹ کے الزام سے بچنے کے لیے ایک ڈھال کے طور پر F استعال کے جاتے ہیں اور جھوٹ جو اسپنے یا وَں چل کر ترمیں پھیل سکتا، اس فتم ے فقروں پر سوار ہو کر پھیل جاتا ہے، ای لیے آب سائ فیکی نے اس فقر ے کو ٠, · · جھوٹ کی سواری'' قرار دیا۔ بيتو ايك لطيف اور استعاراتي ديراية بيان تقا، جو حقائق يرتكاه ركف والون ے لیے بڑا مؤثر اور دل میں اتر جانے والا ہے، لیکن اس بات کو آپ من ظر بھر نے ایک اور حدیث میں بالکل سادہ اور عام *فہم الفاظ میں بھی ارشاوفر مایا بھے ہر* هخص سنتے ہی سمجھ جائے ، فرمایا : "كَفى بِالمَر ، كَذِبْ أَنْ يُحَدِّفَ بِكُلِّ مَاسَمِعَ "'') انسان کے جھوٹا ہونے کے لیے اتن بات بھی کافی ہے کہ وہ ہر وہ بات دوسروں کو سنانے لگے جو اس نے کمیں سے ہجی سن کی ہو۔ دولوں ارشادات کا منشا در حقیقت ہے ہتانا ہے کہ ایک سے مسلمان کے لیے یہ جانزدیس ہے کہ وہ ہر کچی کی بات کہیں سے سن کرات آ کے چلاوے، اس (۱) صحيح مسلم ۱۰/۱ باب البي عن الحديث بكل ماسمع. 141 tin.

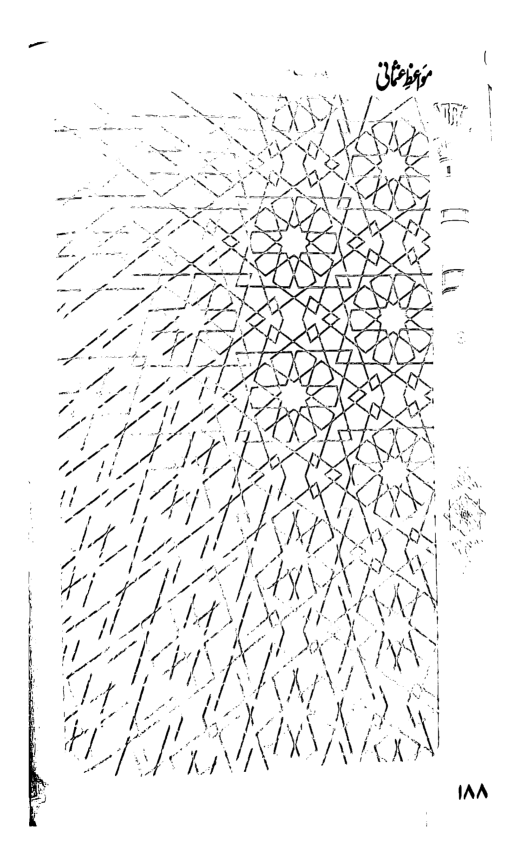
بد الم لا کم ای طرح افواہیں جنم کیتی ہیں، جمونی باتیں معاشرے میں تھیلتی ہیں ادر متفاد افواہوں کے گرددغبار میں حقیقت کا چہرہ منخ ہو کر رہ جاتا ہے۔ قرآن کریم نے بھی ایس بے تحقیق افواہیں پھیلانے کی پرزور مذمت کی ہے، آخصرت سانطین کے عہدِ مبارک میں سے منافقین کا وطیرہ تھا کہ وہ مسلمانوں کے درمیان الی افواہیں پھیلاتے رہتے تھے جن سے لوگوں میں بے چینی اور تشویش پیدا ہوتی تھی اور دشمنوں کو فائدہ پنچتا تھا، قرآن کریم نے ان کی مذمت کرتے ہوئے فرمایا: وَإِذَاجَاً ءَهُمُ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخُوْفِ أَذَاعُوْابِهِ \* وَ لَوْ مَدُّوُهُ إِلَى الرَّسُوْلِ وَإِلَى أُولِ الْآمُرِ مِنْهُمُ لَعَلِيَهُ ÷ الْنِيْنَ يَسْتَنْبُطُونَهُ مِنْهُمٌ (١) جب بھی امن یا خوف (جنگ) کے بارے میں انہیں کوئی بات پہنچتی ہے، وہ اسے پھیلانے میں لگ جاتے ہیں، اگر وہ اسے (پھیلانے کے بجائے) پنجبرتک اور ذمہ دار لوگوں تک پہنچاتے تو اپنے لوگ اس کی حقیقت جان لیتے جواس کی کھود کرید (تحقیق) کر کیتے ہیں۔ قرآن وسنت کے ان ارشادات سے اسلام کا جو مجموع مزاج سامنے آتام، وہ بد ہے کہ جب تک سمى بات كى مناسب تحقيق نه ، وجائے، اس وقت تک اسے دوسروں کے سامنے بیان کرنا جائز نہیں، اگر کوئی شخص اس قسم کی بلا تحقیق بات کو بورے دنوق ادر یقین سے بیان کرے تب تو ظاہر ہے کہ وہ خلاف واقعہ اور غلط بیانی کے ذیل میں آتا ہے، لیکن اگر بالفرض وثوق کے ساتھ <sup>(1)</sup> سورةالنساءآيت (٨٣). 111

لوگ کہتے ہیں مواعظ عماني بیان کرنے کے بجائے ''او ای ایت بی ' جیسے فقر ے کا پردہ رکھ کر بیان کرے، لیکن مقصد یہی ہے کہ سننے والے اُسے سیج باور کرلیں، تب بھی مذکورہ بالا احادیث کی روشن میں ایسا کرنا جائز نہیں۔ دراصل اسلام کا مقصد بی ب که برمسلمان معاشرے کا ایک ذمه دار فرد بن کر زندگی گزارے، اس کے منہ ہے جو بات نکلے، وہ کھری ادر سچی بات ہو اور وہ اپنے کسی قول وفعل سے غیر ذمہ داری کا ثبوت نہ دے، قرآن کریم ہی کا ارشاد ہے کہ: مَايَلُفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيْبٌ عَتِيْرٌ<sup>(1)</sup> انسان کوئی لفظ زبان سے نکال نہیں یا تا، گر اس پر ایک گران مقرر ہوتا ہے، ہروقت ( کھنے کے لیے) تیار۔ مطلب ہے ہے کہ انسان بیرند مجھے کہ جو بات وہ زبان سے نکال رہا ہے، وہ فضا میں تحلیل ہوکر فنا ہوجاتی ہے، بلکہ واقعہ سے ب کہ منہ سے نکل ہوئی ہر بات کہیں ریکارڈ ہورہی ہے ادر آخرت میں اس سارے ریکارڈ کا ہر شخص کو جواب دینا ہوگا، ای لیے آمخصرت سائنات نے بہت سی احادیث میں زبان کو قابو میں رکھنے کی تاکید فرمائی ہے۔(۲) لیکن ان تمام تعلیمات کے برعکس آج کل ہماری زمانیں اتن بے قابو ہوگئ ہیں کہ ان کے استعال میں ذمہ داری کا تصور ہی باقی نہیں رہا، جو کوئی اڑتی ہوئی (١) سورة ق آيت (١٨). (٢) وفي الحديث "املك عليك لسانك" سنن ابي داود ١٢٤/٤ (٤٣٤٣) وسنن الترمدى٢٠٨/٤ (٢٤٠٦) وقال هذا حديث حسن. 110

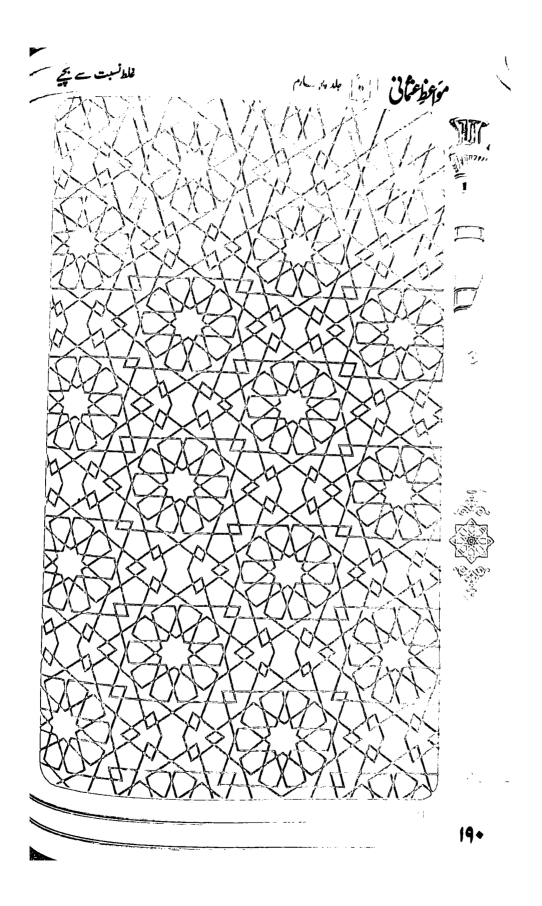
لوك كميت ال المراجع مواضات ہات کہیں سے ہاتھ آئمی اسے شخصیت کے بغیر دوسروں تک پھیلانے اور پہنچانے میں کوئی جمجک محسو سنہیں کی جاتی اور لوگ اسے بے دھڑک ایک دوسرے سے اس طرح بیان کرتے چلے جاتے ہیں، کہ فضا میں افواہوں کا ایک طوفان ہمہ وقت ہیا رہتا ہے۔ یوں تو ہر قسم کی خبر میں احتیاط اور ذمہ داری کی ضرورت ہے، لیکن جس چز کے نیتیج میں کسی دوسرے پر کوئی الزام لگتا ہو، اس میں تو احتیاط کی ضرورت اور بھی زیادہ ب، کیونکہ اس سے کسی دوسرے انسان کی عزت وآبرد کا مسلہ وابستہ ب اور بلا تحقیق افواہوں کی بنیاد پر سی انسان کی عزت کو مجروح کرنا صرف جھوٹ ہی نہیں، بہتان بھی ہے اور حقوق العباد میں سے ہونے کی بنا پر زیادہ سنگین جرم ہے، لیکن ہمارے موجودہ ماحول میں کی شخص پر کوئی الزام عائد کرنا ایک کھیل بن کررہ گیا ہے، جس میں کسی شخصیق اور ذمہ داری کی ضرورت نہیں سمجھی جاتی، بالخصوص اگر کس شخص سے ذاتی، جماعتی یا ساسی اختلاف ہوتو اس کی غیبت کرنا، اس پر بہتان باندھنا اور اسے طرح طرح سے ب آبرو کرنا حلال طیب سمجھ لیا گیا ہے۔ اس صورت حال کے بید نتائج بد کھلی آتھوں ہر مخص دیکھ رہا ہے کہ فضا جھوٹی خبروں سے اتنی آلودہ ہوچکی ہے کہ حقیقت حال کا پتا لگانا دشوار ہے اور اس کی وجہ سے کسی کوکسی پر اعتبار نہیں رہا، نیز جھوٹ کی اس قدر کثرت نے غلط بیانی <sup>اور</sup> بہتان طرازی کی برائی دلوں سے نکال دی ہے اور ہرغیر ذمہ دار محف کو ہے حوصلہ ہوگیا ہے کہ وہ بے بنیاد سے بے بنیاد ہات دھڑلے سے معاشرے میں 180

اوگ کہتے ہیں مؤعظوعتاني پھیلادے اور پھر ایک انتہائی خطرناک بات سے بے کہ غلط الزامات کے سیلاب میں حقیق مجرموں کو بھی نی الجملہ پناہ مل گئ ہے، یعنی جو لوگ واقعی خطا کار اور بدعنوان ہیں، انہیں بدنامی کا زیادہ خطرہ باقی نہیں رہا، اس لیے کہ وہ بیہ سوچتے ہیں کہ اگر کوئی خبر ہماری بدعنوانی کے بارے میں اڑی تو وہ اس طرح مشکوک سمج جائے گی، جیسے ادر بہت سی بے تحقیق باتوں کو سنجیدہ لوگ مشکوک سمجھ کرنظر انداز کردیتے ہیں، چنانچہ بدعنوان افراد آرام سے بدعنوانیوں میں ملوث رہے ہیں اور بہت سے بے گناہوں کے دامن پر داغ لگ جاتا ہے۔ ید تھیک ہے کہ ہمارے ماحول میں غیر ذمہ دارانہ باتیں بے حد پھیل گئ ہی، لیکن اس کا علاج بھی دور دور سے اس صورت حال کی مذمت کرتے رہنا نہیں ہے، بلکہ ہربرائی کا علاج ہیہ ہے کہ ہو خص اپنی اپنی جگہ یہ عزم کرلے کہ ددسرے لوگ خواہ کچھ کرتے رہیں، کم از کم وہ اپنے قول وفعل میں ذمہ درای کا مظاہرہ کرے گا ادر بے تحقیق باتوں کو پھیلا کر افواہ طرازی کا مرتکب نہیں ہوگا۔ ہر محص کو بیہ سوچنا چاہیے کہ وہ اپنے طرزعمل میں تبدیلی لا کر معاشرے سے کم از کم ایک غیر ذمہ دار شخص ضرور کم کرسکتا ہے اور اس کے نتیج میں کم از کم اپن آب کو اللد تعالیٰ کے سامنے جموٹ کے گناہ سے بجا سکتا ہے اور پھر تجربہ بیہ ہے کہ جب افراد میں فکر پیدا ہوتی ہےتو ایک شخص کا طرزِعمل دوسرے کے لیے بھی ایک نمونہ بنا ہے اور ایسے نمونوں میں رفتہ رفتہ اضافہ ہوتا جائے تو ای طرح معاشرہ سدھار کی طرف روال دوال ہوجاتا ہے۔ آج ہماری ایک اہم ضرورت می بھی ہے کہ ہم معاشرتی برائیوں کے رواج عام کو ماہوی کا ذریعہ بنانے اور ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جانے سے خود بھی بچیں اور دوسروں کو بھی بچا سی اور اپنے عمل 144





نلط<sup>ن</sup>بت سے بچیے 1 غلط نسبت سے چیچ (اصلاحى خطبات ١٠ / ٢٣٩) 1/19 



بروج موجوعتان فلالبت سے بچے بالله ارَّمَ<sup>ا</sup> ارَجَمَا غلط نسبت سے بچے ٱڷڂؠ۫ڽؙٳڷٙٝۅڹؘڂؠؘڮؙ؇ؘۅڹؘڛٛ<u>ؾٙ</u>ۼۑڹؙۿؙۅڹؘۺؾؘۼ۫ڣۣ<sub>ٛ</sub>؇ۏٮؙۏؙڡۣڹؙؠؚ؋ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِن سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَامُضِلَ لَهُ وَمَنْ يُّفْرِلْهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنْ تَّزَالِهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانًا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، صَلَّى الله تعالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيْهَا كَثِيرًاكَثِيرًا، أمابعدا "عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال: قال رسول الله عظة: "من تحلَّى بما لم يُعطَه كان كلابسِ ثَوْبَىٰ زُورٍ ''(') (۱) سنن الترملي ۳۰/۵۵(۲۰۲٤) و قال هذا حديث حسن غريب د 191

نلط سبت ہے بچے مواغط عقانى ں حدیث کا مطلہ حضرت جابر وظاففة سے روايت ب كه جناب رسول الله من فظار بار في ارشاد فرمایا کہ'' جوشخص آ راستہ ہوایی چیز ہے جواس کونہیں دی گئی تو وہ جھوٹ کے دو کپڑے پہنے دالے کی طرح ہے''۔ مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی شخص اپنے بارے میں لوگوں کے سامنے کوئی الی صفت ظاہر کرے جو حقیقت میں اس کے اندر موجود نہیں، تو گویا اس نے اپنے پورے جسم پر سر سے لے کر یا ڈل تک جھوٹ لپیٹ رکھا ہے اور جس طرح لباس نے سارے جسم کو ڈھانیا ہوا ہے، اس طرح اس نے جھوٹ سے اپنے آپ کو ڈھانپ لیا ہے۔ 🔬 بیجی جھوٹ اور دھوکا ہے مطلب اس حدیث کا یہ ہے کہ آ دمی دھوکا دینے کے لیے اپنے لیے کوئی الی نسبت ظاہر کرے جو حقیقت میں اس کے اندر نہیں ہے، مثلاً ایک شخص عالم نہیں ہے، لیکن اپنے آپ کو عالم ظاہر کرتا ہے یا ایک شخص ایک خاص منصب نہیں رکھتا، لیکن اپنے آپ کو اس خاص منصب کا حامل ظاہر کرتا ہے۔ یا ایک محض خاص حسب نسب سے تعلق نہیں رکھتا، مگر اپنے آپ کو اس نسب کے ساتھ منسوب کرتا ہے۔ ان کے بارے میں فرمایا کہ بید جھوٹ کے کپڑے پہنے والے کی طرح ہے۔ ای طرح ایک شخص مال دار نہیں ہے، لیکن اپنے آپ کو مال دار ظاہر کرتا ہے۔ بہر حال! جو صفت انسان کے اندر موجود نہیں ہے، لیکن وہ بناوٹی طور پر اس صفت کو ظاہر کرتا ہے۔ اس حدیث میں اس پر بیہ وعمید بیان فرمائی گئ ہے۔ 195

in the second se

بدين مواطعان فلط نسبت سے بچے البخ نام م ساتھ فاردتی "، "صدیق" کھنا مثلا! ہمارے معاشرے میں اس میں بہت ابتلاء پایا جاتا ہے کہ لوگ اپنے آپ کو کی ایے نسب اور خاندان سے منسوب کردیتے بل جس کے ساتھ مقیقت مِنْ تُعلق نہیں ہوتا۔ جیسے کوئی شخص ''صدیقی'' نہیں ہے، لیکن اینے نام کے ساتھ "صديقى" لکھتا ہے، يا كونى شخص" فاروتى" نہيں ہے، ليكن اين آپكو" فاروتى" لکھتا ہے۔ یا کوئی مخص ''انصاری'' نہیں ہے، لیکن اپنے آپ کو'' انصاری' لکھتا ہے۔ الہذا اپنے آپ کو کسی اور نسبت کی طرف منسوب کرنا جس ہے اس کا کوئی  $\odot$ تعلق ہیں ہے، یہ بڑا سخت گناہ ہے۔ اس کے بارے میں اس حدیث میں فرمایا كركويا ال في مر ب الحر باو تك جود كالباس بها مواجد بروں سے تشبیہ کیوں؟ اس گناہ کو جھوٹ کے کپڑے پہنے دالے سے اس لیے تشبیہ دی کہ ایک گناہ تو وہ ہوتا ہے جس میں انسان تھوڑی دیر کے لیے مبتلا ہوا، پھر وہ گناہ ختم ہوگیا، لیکن جس شخص نے غلط نسبت اختیار کر رکھی ہے اور لوگوں میں اپنی ایسی حیثیت ظاہر کر رکھی ہے جو حقیقت میں اس کی حیثیت نہیں ہے تو وہ ایک دائی گناہ ہے ادر ہر دقت اس کے ساتھ لگا ہوا ہے۔جس طرح لباس انسان کے ساتھ ہر دقت چیار ہتا ہے، ای طریقے سے بد گناہ بھی ہرونت انسان کے ساتھ چیکا رہے گا۔ جولا بول كا" انصارى اور قصائيول كا" قريش" كهما میرے دالد ماجد حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب رطینیہ نے اس موضوع پر 192

بلدن الم الم الم الم الم الم الم فلط لبت سے بچے لیعنی اے لوگو! ہم نے تم سب کو ایک مرد ادر ایک عورت سے پیدا کیا۔مرد حضرت آدم اور عورت حضرت حواططام- اس کیے جتنے بھی انسان دنیا میں آئے ر السب ایک مال باپ کے بیٹے ہیں۔ البتہ ہم نے یہ جو مختلف قبلے بنادیے کہ کمی انسان کا تعلق کسی قبیلے سے ہے اور کسی انسان کا تعلق کسی خاندان ہے ہے، مدخاندان اور قبیلے اس لیے بنائے تا کہ تم ایک دوسرے کو پہچان سکو۔ اگر سب انسان ایک ہی قبیلے کے ہوتے تو ایک دوسرے کو پہچانے میں دشواری ہوتی، اب به بتا دينا آسان ب كه مد فلال شخص ب اور فلال قبيك كاب لبذا صرف يجان 3 کی آسانی کی خاطرہم نے تمہیں قبیلوں میں تقسیم کیا ہے، کیکن کسی قبیلے کو دوسرے قیلے پر کوئی فضلیت نہیں، بلکہتم میں سب سے زیادہ بلند مرتبے والا اور عزّت والا وہ ہے جس میں تقویٰ زیادہ ہو، لہٰذا اگر کوئی شخص کمی ایسے نسب ادر خاندان سے وابستہ ہے جس کو لوگ اعلی نسب نہیں سمجھتے تو کوئی پرواہ کی بات نہیں، تم اپنے اعمال ادر اخلاق صحیح کرو اور اینی زندگی کا کردار درست کروتو چر کردار ادر عمل کے نتیج میں تم اعلیٰ سے اعلیٰ نسب والے سے آگے بڑھ جاؤ گے۔ لہذا کیوں اپنے آپ کو غلط خاندان کی طرف منسوب کر کے گناہ کا ارتکاب کرتے ہو؟ اس لیے جس شخص کا جونب ہے وہ ای کو بیان کرے اورنسب بیان کرنے کی ضرورت ہی کیا ہے، بیان ہی نہ کرے،لیکن اگر بیان کرنا ہی ہے تو نسب بیان کرے جو اپنا واقعی نب ہے، بلاوجہ دوسرے نب کی طرف منسوب کر کے لوگوں کو غلط فہی میں مبتلا کرنا جائز نہیں، اس پر بڑی سخت وعید بیان فرمائی گئی ہے۔ 190

غلط نسبت سے بچیے مواخط عماني "مُتَبَهٰی'' کو حقیق باپ کی طرف منسوب کریں ای طرح کا ایک دوسرا مسلد بھی ہے جس پر قرآن کریم نے آ دھا رکوع نازل کیا ہے: وہ یہ کہ بعض اوقات کوئی شخص دوسرے کے بچے کو اپنا "متناش " ·· بالك ، بناليتاب، مثلاً تس شخص كى كوئى اولاد نبيس ب، اس في دوس -کا بچہ گود لے لیا اور اس کی پرورش کی اور اس کو اپنا "منتبئی" "بنالیا، تو شرعا "مترافق"، بنانا اور سى بي كى يرورش كرنا اور اي بي كى طرح اس كو يالنا تو جائز ہے، لیکن شرعی اعتبار سے وہ " منتبئی "کسی بھی حالت میں اس پالنے والے كاحقيق بيثانبيس بن سكتا \_للبذا جب اس بي كومنسوب كرنا موتو اس كو اصل باب ہی کی طرف منسوب کرنا چاہیے کہ فلال کا بیٹا ہے، پرورش کرنے والے کی طرف نسبت کرنا جائز نہیں اور رشتے کے جتنے احکام ہیں وہ سب اصل باپ کی طرف منسوب ہوں گے، یہاں تک کہ جس شخص نے اس کو اپنا منہ بولا بیٹا بنایا ہے اور جو عورت منہ بولی ماں بنی ہے، اگر وہ نام مرم ہے تو اس بچے کے بڑے ہونے کے بعد اس سے ای طرح پردہ کرنا ہوگا جس طرح ایک نامحرم سے يرده ہوتا ہے۔ حضرت زيدبن حار شدخ كا واقعه نى كريم ملى فاليلم في حضرت زيد بن حارثه رفائف كواپنا "مندَبَنَى " بنايا تھا-ان کا واقعہ بھی بڑا بجیب وغریب ہے۔ زمانۂ جاہلیت میں ان پر کسی نے حملہ کیا، بیہ اس وقت اپنی مال کے ساتھ اپنے اقرباء سے ملنے جارہے تھے، چنانچہ حملے کے بتیج میں انہوں نے حضرت زید بن حارثہ زائنی کو پکڑ لیا اور پھر عکاظ کے بازار 194

بلديام فكم مواطقان المطنبت سے بچے می اے فروخت کے لیے لے آئے تو حضرت خدیجہ ونا پھیا کے بیتیج حکیم بن حزام نے انہیں حضرت خدیجہ ونا کھا کے لیے خریدا، ادر جب حضرت خدیجہ ونا پھوا کی شادی ہوئی تو انہوں نے حضرت زید فاللہ کو آب سانطالید کو مبہ کیا (' ) ۔ وہ آب من الشريم ك ياس خادم كى حيثيت ب رب لك، ان ك مال باب ادر خاندان کے دوسرے افراد ان کی تلاش میں تھے کہ کہاں ہیں، تلاش کرتے کرتے کئی سال گزر گئے، کئی سال کے بعد کسی نے ان کو خبر دی کہ حضرت زید بن حارثہ مکہ مکرمہ میں ہیں اور وہ حضورِ اقدس من الکالیے کے یاس رہتے ہیں۔ چنانچہ ان کے والد اور چیا تلاش کرتے ہوئے مکہ مکرمہ پنچ گئے اور جا کر حضورِ  $\odot$ اقدس سرور دو عالم من في المرج مع ملاقات كى اوركها كم يد زيد بن حارثه جو آب کے پاس رہتا ہے، یہ ہمارا بیٹا ہے، ہم اس کی تلاش میں سرگرداں ہیں، یہ ہمیں نہیں مل رہا تھا، اب یہاں ہمیں مل گیا ہے، ہم اس کولے جانا چاہتے ہیں۔ آ تحضرت مانظ ایل نے ان سے فرمایا کہ تھیک ہے تم اس کے باپ ہواور وہ تمہارا بیٹا ہے، جا کر اس سے پوچھ لو، وہ اگر تمہارے ساتھ جانا چاہے تو چلا جائے، مجھے اس پر کوئی اعتراض نہیں، حضور ملاظ الیا کی یہ بات سن کر خوش ہو گئے کہ چلوانہوں نے بہت آ سانی سے اجازت دے دی، اب بیہ دونوں باپ اور چچا اس خیال میں تھے کہ بیٹے کو جدا ہوئے کئی سال گزر چکے ہیں، باپ اور چھا کو د کھ کر خوش ہوجائے گا ادر ساتھ چلنے کے لیے فوراً تیار ہوجائے گا۔ اس وقت حفرت زید بن حارثہ رفائند حرم میں تھے۔ جب بد دونوں ان کو لینے کے لیے دہال پنچ اور ملاقات کی تو انہوں نے فی الجملہ نوشی کا اظہار تو کیا، لیکن جب باب نے بد کہا کہ اب میر بے ساتھ گھر چلو، تو انہوں نے کہا: ابا جان میں آپ کے <sup>(1)</sup> الإصابة لابن حجر ٤٩٥/٢ طبع دار الكتب العلمية. 192

ناط<sup>نسبت</sup> سے بچے مواخطعتاني ساتھ نہیں جاؤں گا۔ اس لیے کہ ایک طرف تو اللہ تعالیٰ نے مجھے اسلام کی نعمت ط الله ے سر فراز فرمادیا ہے اور آ پ کو ابھی تک اسلام کی دولت نصیب خہیں ہوتی۔ دوس بدكه يهال ير مجم جناب رسول اللد من فاليل كى صحبت نصيب ، ال محت کو چھوڑ کر میں نہیں جاسکتا۔ باب نے ان سے کہا کہ بیٹاتم اتن عرصے کے بعد مجھ سے طے، اس کے باوجودتم نے مجھے اتنا مختصر سا جواب دے دیا کہ تم میرے ساتھ نہیں جاسکتے۔ انہوں نے کہا کہ آب کے جوحقوق ہیں، میں ان کو ادا كرن كو تيار بول، ليكن محمد (رسول اللد من الترييم) سے ميرا جوتعلق قائم بوا بوه اب مرنے جینے کاتعلق ب، اس لیے میں آپ کے ساتھ نہیں جاؤں گا۔ جب حضور اقد من الفرييم في ان كابد جواب سنا تو آب فرمايا كه چوتکہ تم نے میرے ساتھ بیتعلق قائم کیا ہے اس لیے میں تمہیں آج سے اپنا بیٹا بناتا ہوں۔ اس طرح حضورِ اقدس مان تنابیل نے حضرت زیدین حارثہ ذائشہ کو اپنا متنی بالیا۔ اس کے بعد ے حضور اقدس من الظريم ان کے ساتھ بیٹے جیسا بی الوك فرمات، تو لوكول في تجمى ان كو زيد بن محمد (من المالية) كمه كر يكارنا شروع کردیا،جس پراللہ تعالیٰ کی طرف سے باقاعدہ آیت ناز ل ہوئی کہ أَدْعُوْهُمُ لِأَبَآ يَهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَاللَّهِ (١) یعنی تم لوگوں نے متنتیٰ کا جونب بیان کرنا شروع کردیا ہے، یہ درست نہیں، بلکہ جو بیٹا جس باپ کا ہے اس کو ای حقیقی باپ کی طرف منسوب کرو، کمی ادر کی طرف منسوب کرنا جائز نہیں۔اور دوسری جگہ سیآیت تازل فرمائی۔ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَآ أَحَدٍ قِنْ رَجَالِكُمْ وَلَكِنْ تَرْسُوْلَ اللهِ (·) سورة الاحزاب آيت (٥).

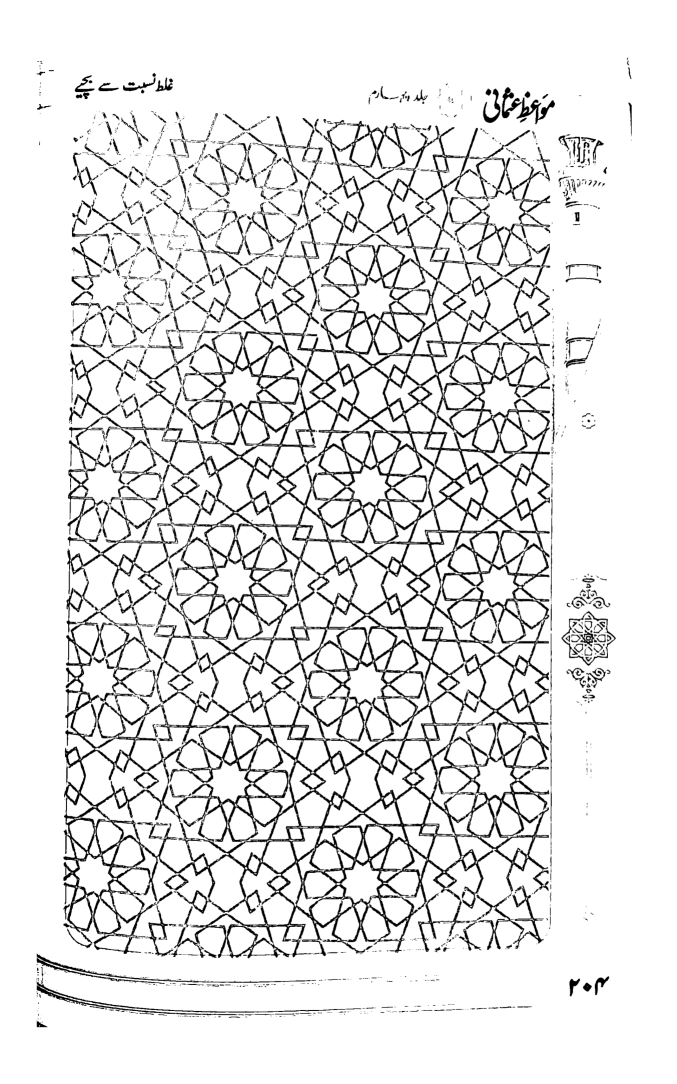
غلط نبت ے بچیے بلد بربار الم وَ خَاتَمَ النَّبِينَ (1) یعنی محمد الفلای تم میں ہے کسی مرد کے حقیقی بات ہیں ہیں، لیکن دہ اللہ کے رسول بی اور خاتم النبین بی، اس لیے ان کی طرف سی بیٹے کومنسوب مت کرو ادر آئندہ کے لیے بیہ اصول مقرر فرما دیا کہ کوئی متبخل آئندہ اپنے منہ بولے باپ السسيك ك طرف منسوب نہيں ہوگا، بلكہ حقیق باب كي طرف منسوب ہوگا۔ (۲) حفرت زید بن حارثہ رضائشۂ کے علاوہ ایک اور صحابی حضرت سالم مولی 1 حذیفہ رضائفۂ ستھے، ان کو بھی متنبنی بنایا گیا تھا۔ ان کے بارے مسیں بھی حضور اقدس ملاطليكم نے تحكم فرمايا كہ بيد منہ بولے باپ كى طرف منسوب نہيں ہوں گے  $\odot$ اور جب بیہ اپنے منہ بولے باب کے گھر میں داخل ہوں تو پردے کے ساتھ داخل ہوں۔<sup>(۳)</sup> بیرسب احکام اس لیے دیے گئے کہ شریعت نے نسب کے تحفظ کا بہت اہتمام فرمایا ہے کہ کسی کی نسبت غلط نہ ہوجائے، اس کی وجہ سے مغالطہ پيدا نه ہوجائے۔ اس ليے جو محف اپنا نسب غلط بيان كرے وہ اس حديث كى وعید کے اندر داخل بے اور وہ جھوٹ کے دو کپڑے پہنے والے کی طرح ہے۔ 🚯 اینے نام کے ساتھ 'مولانا'' کھنا ای طرح اگر کوئی شخص علم کا حامل نہیں ہے لیکن اپنے آپ کو عالم ظاہر کرتا ب- مثلاً آج كل لوك اي نام ي ساتھ "مولانا" كھ ديت بي، حالانك (1) سورة الاحز اب آيت (٤٠). (٢) تفسيل ك لئ ملاحظة فرماتي تغسير طبرى ج ٢٠ ص ٢٠٦ تا ٢٠٨-(٣) معرفة الصحابة لابي نعيم ١٣٦١/٢ طبع دار الوطن الرياض، والطبقات الكبرى لابن سعد٦/٣٨طبع دار صادربيروت. 199

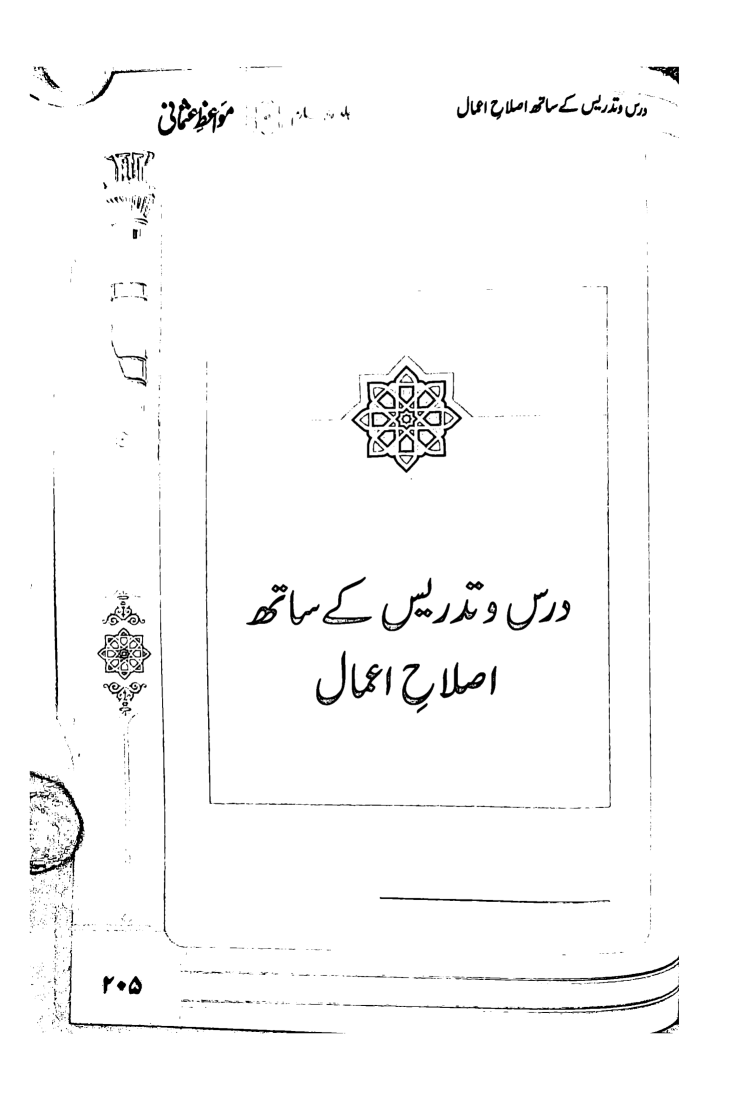
مواغط عماني للطلبت سے بچے عرف عام میں لفظ ' مولانا' ، یا لفظ ' علام' ان افراد کے لیے استعال کیے جاتے ہیں جو با قاعدہ دین کے حامل ہوں، اب اگر ایک شخص دین کا حامل نہیں ہے، وہ اگر ان الفاظ کو استعال کرے گا تو اس کی وجہ سے مغالطہ پیدا ہوگا اور وہ اس حدیث کی وعید میں داخل ہوگا۔ الچ الب نام کے ساتھ ' پروفیسز' لکھنا ای طرح لفظ '' پروفیس' ہے۔ ہمارے معاشرے میں '' پروفیس' ایک خاص منصب ہے، اس کی خاص شرائط ہیں۔ ان شرائط کو جو شخص پوری کرے گاتو دہ  $\odot$ پروفیسر کہلائے گا، لیکن آج کل بد حال ہے کہ جو شخص سی جگہ کا استاد بن گیا وہ این نام کے ساتھ پروفیسرلکھ دیتا ہے، حالانکہ اس کے ذریعے وہ اپنی ایک ایس صفت ظاہر کررہا ہے جو اس کے اندر موجود نہیں۔ اس لیے سیر غلط بیانی ہے اور دوسروں کو مغالطہ میں ڈالنا ہے اور بیا بھی اس حدیث کی دعید کے اندر داخل ہے اور حرام ہے اور ناجائز ہے۔ الفظ الفظ المر، لكصنا ای طرح ایک محض ' ڈاکٹر' نہیں ہے، لیکن اپنے نام کے ساتھ لفظ ' ڈاکٹر' لکھ دیا۔ بعض لوگ ایے ہوتے ہیں کہ انہوں نے چند دن تک کسی ڈاکٹر کے پاس کمپاؤنڈری کی، اس کے نتیج میں کچھ دواؤں کے نام یاد ہو گئے، تو بس اس کے بعد اپنے نام کے ساتھ "ڈ اکٹر" کھنا شروع کردیا اور پھر با قاعدہ کلینک کھول کر بیٹھ گئے اور علاج شروع کردیا۔ یہ بھی اس وعید کے اندر داخل ہے اور یہ لسبت كرنا ناجائز اور حرام ب- بيسب مغالط اس حديث في تحت داخل بي

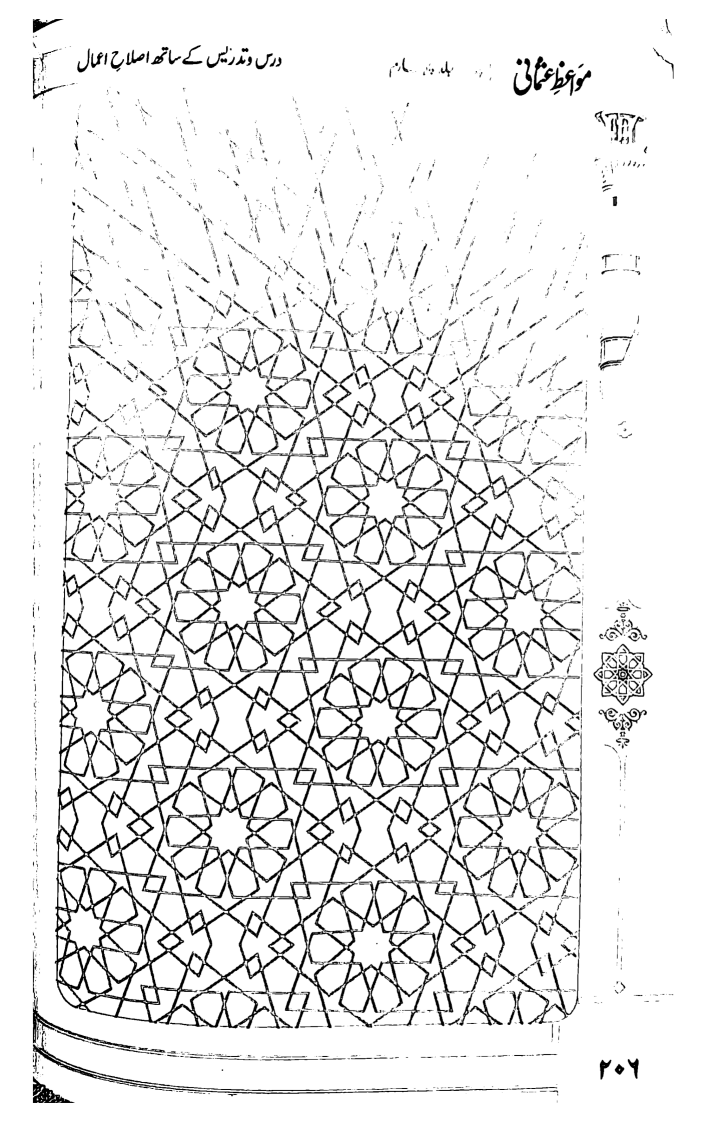
بله المالي المراجع الم فلطنبت سے بچے کہ جو محف ایس چیز ظاہر کرے جو حقیقت میں اس کے اندر نہیں بتو دہ جمود کے دو کپڑ بینے والے کی طرح ہے۔ 😥 جیسا اللہ نے بنایا ہے ویسے ہی رہو 1 ادر به سب گناه ایسے نہیں ای کہ ان کو ایک مرتبہ کرلیا، بس وہ گناہ ختم ہوگیا، بلکہ چونکہ اس شخص نے اس نسبت کو اپنے نام کا جزبنا رکھا ہے، مثلا لفظ مولانا یا ڈاکٹر یا پردفیسر وغیرہ کو اپنے نام کا حصہ بنا رکھا ہے، تو وہ گناہ مستقل اور دائی ب، اس کی زندگ کے ساتھ ساتھ چلا جارہا ہے۔ اس لیے گناہ کو جھوٹ کے کپڑے پہننے سے تشبیہ دی۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس گناہ سے محفوظ فرمائے۔ آمین۔ ارے بھتی! اپنی کوئی صفت بیان کرنے میں کیا رکھا ہے، جیسا اللہ تعالٰی نے پدا کیا ہے ویسے ہی رہوادر بلادجہ اس سے آگے بڑھنے کی کوشش میں نہ پڑو۔ بلکہ جو صفت اللہ تعالی نے دی ہے، بس وہی صفت ظاہر کرو۔ اس لیے کہ اللد تعالی نے اپن حکمت ہے کسی کو کوئی صفت دے دی، کسی کو کوئی صفت دے دی۔ زندگی کا بہ سارا کاروبار اللہ تعالٰی کی حکمت اور مصلحت سے چل رہا ہے، تم اس کے اندر دخل اندازی کر کے ایک غلط بات ظاہر کرو گے توبہ بات اللہ تعالیٰ کو ناپىند ہوگى\_ مال دارى كا اظهار ای طرح اس میں بیہ بات بھی داخل ہے کہ ایک آ دمی زیادہ مال دارنہیں ب، لیکن لوگوں کو دھوکا دینے کے لیے اپنے آپ کو بہت مال دار ظاہر کرتا ہے 201

نىلط نىبت ت يچى موَعِطْعُمَانَ إِنَّ اللهُ الله الم م الل اور دکھاوے کے لیے ایسے کام کرتا ہے تا کہ لوگ مجھے زیادہ دولت مند سمجھ کر میری زیادہ عزت کریں۔ یہی دکھاوا ہے اور یہی نام وخمود ہے۔ بیہ بات بھی ای گناہ میں داخل ہے۔ نعمت خداوندی کا اظہار کریں EI نبی کریم سل المال کی تعلیمات پر قربان جائیں، آپ نے الی الی باریک تعليمات عطا فرمائي ہيں جو انسان کے تصور میں بھی نہيں آسکتيں۔ چنانچہ آپ کی تعلیمات پرغور کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ دو حکم علیحدہ علیحدہ ہیں: ایک حکم توبیہ G. ہے کہ جو صفت تمہارے اندر موجود نہیں ہے وہ ظاہر مت کروتا کہ اس کی وجہ سے دوسرے کو دھوکا نہ ہو، لیکن دوسری طرف آپ سالی الیہ ہم نے دوسری تعلیم دیتے ہوئے ارشاد فرمایا: (إِنَّ الله يُحِبُ أَنْ يُتَرَى أَثْرُ نِعْمَتِهِ عَلَىٰ عَبْلِهِ "<sup>(1)</sup> یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ اس بات کو پسند فرماتے ہیں کہ انہوں نے اپنے بندے کو جونعمت عطا فرمائی، اس نعمت کے آثار اس بندے پر ظاہر ہوں۔مثلاً ایک آ دمی کو اللہ تعالی نے کھاتا پیتا بنایا ہے اور اس کو مال و دولت عطا فرمائی ہے، تو اللہ تعالیٰ کی اس نعمت کا تقاضا یہ ہے کہ وہ اپنا رہن سہن ایسا رکھے جس سے الله تعالى كى اس نعمت كا اظہار ہو، مثلاً وہ صاف ستھرے كپڑے يہنے، صاف ستھرے گھر میں رہے۔ اگر وہ شخص اس دولت کی نعمت کے باوجود فقیر اور سکین بنا پھرتا ہے، میلا کچیلا اور پٹھا پرانا لباس پہنا رہتا ہے اور گھر کو گندا رکھتا ہے، تو (۱) سنن الترمذي ٥١٠/٤ (٢٨١٩) وقال هذا حديث حسن-ومسند احمد ١٥٩/٣٣ .(19972) 202

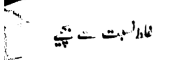
غلط نبت سے بچے بلد چب مراجع الی صورت بنانا ایک طرح سے اللہ تعالیٰ کی نعمت کی ناشکری ہے۔ ارے بھائی! M جب اللد تعالی نے نعمت عطا فرمائی ہے تو اس کے آثار تمہاری زندگ پر ظاہر ہونے چاہییں۔ تمہاری صورت دیکھ کر کوئی تمہیں فقیر نہ سمجھ لے اور کوئی تمہیں متحق ز کو ہسمجھ کر نہ دے دے۔ اس لیے جیسے حقیقت میں تم ہو دیسے ہی رہو۔ نہ تو اپنے آپ کو زیادہ ظاہر کرو اور نہ ہی اتنا کم ظاہر کروجس سے اللہ تعالٰی کی نمت کی ناشکری ہو۔ 🚱 عالم کے لیے علم کا اظہار کرنا علم کا معاملہ بھی یہی ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ نے علم عطا فرمایا ہے تو اب تواضع کا مطلب بینہیں ہے کہ آ دمی حجب کر ایک کونے میں بیٹھ جائے، اس خیال ہے کہ اگر میں دوسروں کے سامنے اپنے آپ کو عالم ظاہر کردں گا تو اس کے نتیج میں لوگ مجھے عالم مجھیں گے اور بیتواضع کے خلاف ہے۔ بلکہ اصل بات بیہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے علم کی نعمت عطا فرمائی ہے تو اس نعمت کا تقاضا بیہ ہے کہ ال علم کا اتنا اظہار کرے کہ جس سے عام لوگوں کو فائدہ پہنچ اور علم کی نعمت کا شکر میہ بھی یہی ہے کہ بندوں کی خدمت میں اس علم کو استعال کرے۔ وہ علم اللد تعالى في اس كي نبيس ديا كهتم تكبر كر في بيد جاوً، ومعلم اس كي نبيس ديا کہ اس کے ذریعے تم لوگوں پر اپنا رعب جماؤ، بلکہ وہ علم اس لیے دیا ہے کہ اس کے ذریعے لوگوں کی خدمت کرو۔لہٰذا دونوں طرف توازن برقرار رکھتے ہوئے اً دمی کو چلنا پڑتا ہے، بیرسب دین کا حصہ ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ وآخرد عواناان الحمد بلله رب العالمين 707







غلط نبت سے بچے بالنه ارَجا ارَجَم ا درس و تدریس کے ساتھ اصلاح اعمال  $\odot$ ٱلْحَمْدُ للَّهِ رَبِّ الْعَالَبِينَ، وَالعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُوْلِهِ الْكَرِيْمِ، وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِيْنَ، آمَّا بَعُدُ! كثرت ذكر اور اصلاح اعمال ركن طريق بي حضرت والانے ارشاد فرمایا کہ اس طریق میں دو چیزیں ہیں: ایک کثرتِ ذکر، دوسرے اصلاح اعمال، سو کثرت ذکر تو حالت طالب علمی میں مناسب نہیں اور جو مقصود ہے کثرتِ ذکر ہے، وہ ان کو مشغولی علم سے حاصل ہوجاتا ہے بشرطِ تقویٰ، باقی رہا اصلاح اعمال، وہ ہر حال میں فرض ہے اور طالب علمی کی حالت بھی اس سے منتقیٰ نہیں، سو اس کا سلسلہ شروع ۲+۷



مواطقاتي

e gene

کردینا چاہیے، اس کی ترتیب میہ ہے کہ اول'' قصد اسبیل'' کو دوبار بغور مطالعہ کرکے اس سے جو حاصل طریق کا ذہن میں آئے، اس سے اطلاع دے، پھر طریقۂ اصلاح کا پوچھے۔ (انفاس سیلی، ص ۲۹)

کسی شیخ کی طرف رجوع کرنے کا مقصد جب کسی اللہ والے کی طرف اور کسی شیخ کی طرف رجوع کیا جاتا ہے تو رجوع کرنے سے مقصد یہ ہوتا ہے کہ دو چیزیں حاصل ہوں، ایک '' کثرت ذکر' حاصل ہوجائے، جس سے ہر وقت ذبن اور دھیان اللہ جل شانہ کی طرف جوجائے اور زبان ہر وقت اللہ تعالیٰ کے ذکر میں تر رہے، ایک تو کثرت ذکر کی ہوجائے اور زبان ہر وقت اللہ تعالیٰ کے ذکر میں تر رہے، ایک تو کثرت ذکر کی ہوجائے اور زبان ہوجائے۔ دوسری چیز ''اصلاح اعمال' ہے، لیعنی اعمال درست ہوجائے، فرائض و واجبات، سنن و متحبات پر عمل ہونے لیے، اعمال کی طرف رفیت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف مزون کرنے سے یہ دوچیزیں حاصل کرنی اصل مقصود ہوتی ہیں۔

زمانة طالب على ميں كثرت ذكر مناسب ميں المراح ليكن ايك شخص جو لعلم دين كر كاموں ميں مصروف ب اور وہ اپن اصلاح ك ليكن في ك طرف رجوع كرد ما ب توكيا وہ طالب علم بھى في ك طرف وجن كر في ك لوف وولوں چيزوں تے حصول كى لكر ميں مشغول ہوجا ت

درس وتدريس كے ساتھ اصلاح اعمال جلد «السارم ؟ ؟؟ \ مواجط عثمان مناسب نہیں'۔ یعنی کوئی طالب علم حالت طالب علمی میں درس و مطالعہ اور تکرار M کے بجائے وظیفے پڑھ رہا ہے تو اس کے لیے بید مناسب نہیں، اس کوتو یہ چاہیے کہ اپنے اسباق کی طرف اور اپنے مطالع اور تکرار کی طرف متوجہ رہے تا کہ اس میں کوئی خلل واقع نہ ہو۔ مشغولی علم سے کثرتِ ذکر کا مقصود حاصل ہے البتہ اس پر اشکال پیدا ہوتا ہے کہ جب وہ شخص کثرتِ ذکر نہیں کرے گا تو  $\odot$ کثرت ذکر کا جومقصود ہے، وہ اس سے محروم ہوجائے گا؟ اس کے جواب میں حضرت والافے فرمایا کہ ایسانہیں ہے کہ وہ ذکر کے فوائد سے محروم ہوجائے گا، بلکہ کثرتِ ذکر سے جومقصود ہے، وہ اس شخص کومشغولی علم ہی سے حاصل ہوجاتا ہے۔ البتہ اس کے حصول کے لیے دوشرطیں ہیں، ایک سے کہ'' تقویٰ' ہو، لیعن اس کے اندر گناہوں سے بچنے کا اہتمام ہو، آئکھ کی حفاظت، کان کی حفاظت، زبان کی حفاظت کا اہتمام ہو۔ دوسرے میرکہ''اخلاص'' ہو، کہ میں جو میں ماصل کررہا ہوں، بیصرف اللہ تعالیٰ کے لیے حاصل کررہا ہوں، میں اگر پڑھا رہا ہوں، تو اللہ تعالیٰ کے لیے پڑھار ہا ہوں تو اس صورت میں سے درس و تدریس اور پڑھنا پڑھانا کثرتِ ذکر کے قائم مقام ہوجائے گا اور اس کے ذریعے کثرتِ ذکر کامقصود حاصل ہوجائے گا۔ طالب علم کو کچھ ذکر ضرور کرنا چاہیے لیکن طالب علم کو بیہ نہ سمجھ لینا چاہیے کہ اب ذکر کرنے کی ضرورت نہیں، 202

175- N.7-14-4

درس وتدریس کے ساتھ اصلاحِ اعمال موجطعماني المدار الم الکی اس لیے کہ بیہ بات'' کثرتِ ذکر'' کی ہورہی ہے،مطلق ذکر کی بات نہیں ہورہی ہے، لیعنی بیہ درس و تدریس اور بیہ مطالعہ ان شاء اللہ کثرتِ ذکر کے قائم مقام 1 ہوجائے گا،لیکن کچھ ذکر پھر بھی کرنا ہوگا۔لِخل مَقَام مَقَال ۔ ہر جگہ کا اور ہر موقع پر ایک تقاضا ہے، لہذا سے مجھنا کہ چونکہ ہم درس و تدریس میں لگے ہوئے ہیں، اس لیے ہمیں ذکر ونوافل کی ضرورت نہیں، یہ سمجھنا درست نہیں۔روایت میں ہے: "تَدَارُسُ العِلْمِ سَاعَةً مِّنَ اللَّيْلِ خَيْرُ مِّن إِحْيَاءِهَا" یعنی علم کی مشغولی اور اس کا تکرار رات کے سی ایک حصے  $\odot$ میں کرلینا ساری رات جاگنے سے بہتر ہے۔ اگر کوئی شخص ساری رات تہجد پڑھ رہا ہے، اس کے مقابلے میں یہ بہتر ہے کہ وہ رات کے ایک جھے میں بیٹلمی کام کرلے، بشرطیکہ اس کے اندر اخلاص ہو۔لہذا اس حدیث کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ ساری عمر تہجد کی نمازینہ پڑھے، بس بيفا تكرار بى كرتارب، اگريه مطلب موتاتو چر صحابه كرام ، تابعين اور بزرگان دین میں سے کوئی بھی نفلی عبادت کا اہتمام نہ کرتے، حالانکہ بیہ حضرات نفل عبادات کا بہت اہتمام کیا کرتے تھے۔ · <sup>دعل</sup>، کو مقصو دِ زندگی بنانے والوں کی حالت در حقیقت سے بتانا مقصود ہے کہ دو طبقے تھے، ایک طبقہ وہ تھا جس نے اپنا مقصودِ زندگی علم کو بنایا تھا اور دوسرا طبقہ وہ تھا جس نے اپنا مقصود زندگی تغلی <sup>(۱)</sup> سنن الدارمی ۳۲۲/(۲۷۱) عن ابن عباس موقو ف<sup>1</sup> طبع دار المغنی السعو دی<sup>ة.</sup>

ورس وتدريس ك ساتھ اصلاح اعمال you pile in the مواطط معماني عبادات کو بنایا تھا، لیکن ایسانہیں تھا کہ جس نے اپنا مقصود زندگی علم کو بنایا تھا، وہ نفلی عبادات سے بالکل کورا اور بے نیاز تھا، ہلکہ تھوڑی بہت نفلی عبادت اپنے حالات کے مطابق وہ بھی کرتا تھا ذکر وہ بھی کرتا تھا، نوافل وہ بھی پڑھتا تھا، تہجد وہ بھی پڑھتا تھا، کیکن صبح سے شام تک صرف ای ایک کام میں نہیں لگار ہتا تھا۔ الم کو عابد پر فضیلت حاصل ہے؟ لیکن آج کل کے علاء کو بیر حدیث بہت یا درہتی ہے کہ حضورِ اقدس سانط کی کے نے ارشاد فرمایا: فَضْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِى عَلَى أَدْنَا كُمْ "(1) لیتن عالم کو عابد پر ایس فضیلت ہے جیسے مجھےتم میں سے ادنی شخص یر فضیلت ہے۔ اور دوسری حدیث میں ہے کہ "فَقِينة وَاحِد أَشَدَّ عَلَى الشَيْطَانِ مِن أَلْفِ عَابِدٍ<sup>"(٢)</sup> لیعنی ایک فقیہ شیطان پر ہزار عابد سے زیادہ سخت اور بھاری ہے۔ ال قشم کی احادیث ہم جیسے لوگوں کو بہت یاد رہتی ہیں، کیکن خوب سمجھ کیجیے (۱) سنن الترمذي ٤١٦/٤ (٢٦٨٥) وقال هذا حديث حسن صحيح غريب-والمعجم الكبير للطبر انى ٢٣٣/٨ (٧٩١١) طبع مكتبة ابن تيمية القاهرة-(٢) سنن الترمذي ٤١٣/٤ (٢٦٨١) وقال هذا حديث غريب ولا نعرفه الا من هذا الوجهمن حديث الوليدبن مسلم ـ وسنن ابن ماجه ۲۱۲/۲(۲۲۲) ـ 211

بدر الم المراج المواطقة درس وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال اممال واخلاق کی طرف دھیان نہیں، دوسری طرف وہ عابد ہے جو صرف عبادات جائے تو ان میں عابد عالم سے افضل ہے۔لہٰذا حدیث میں جس عابد اور عالم کا شیطان کے پاس بھی تھا، وہ بھی بہت بڑا عالم تھا، اس لیے اگر کوئی شخص نراعکم لے کر بیٹھ گیا، اب اس کا نہ عبادت میں کوئی حصہ ہے، نہ ہی گناہوں سے بیخیے کی اس کو کوئی فکر ہے، نہ مصیحوں سے اجتناب کا کوئی اہتمام ہے، بلکہ اپنی خواہشات کے بیچھے پڑا ہوا ہے توالیا علم س کام کا جو اس کو گناہوں سے نہ باعدا الس محص کے لیے قرآن کریم کی آیت ہے: وَ اتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَاَ الَّنِي لَاتَيْنَهُ إِيْتِنَا فَانْسَلَحْ مِنْهَا فَاتَّبْعَهُ الشَّيْطِنُ فَكَانَ مِنَ الْغُوِيْنَ (1) لینی ان لوگوں کو اس شخص کا حال پڑھ کر سنائے جس کو ہم نے اپنی آیتیں دی تھیں، کچر وہ ان آیتوں کو چھوڑ نگا، کچر شیطان اس کے پیچیے لگ گیا، سو دہ گمراہ لوگوں میں ہوگیا۔ لہذا ایساعلم جس کا ذکر اس آیت میں ہے، عابد ہے کیسے افضل ہوسکتا ہے؟ ہلکہ ایسے عالم سے تو عابد ہی افضل ہے۔ ہم حال! حضرت تھانو کی رکٹیٹند نے جو بیہ فرمایا کہ کثرت ذکر ہے جومقصود ہے وہ ان کومشغولی علم سے حاصل ہوجاتا ہے، ال کا مطلب بہ ہے کہ جو شخص علم پڑ ھنے پڑ ھانے میں مشغول ہے، وہ تھوڑا بہت تو ذکر کرے، لیکن وہ کثرت ذکر جو عابد کیا کرتا ہے، اس کا بیہ مطالعہ، تکرار، میہ <sup>(1)</sup> سورةالاعراف آيت (۱۷۵).

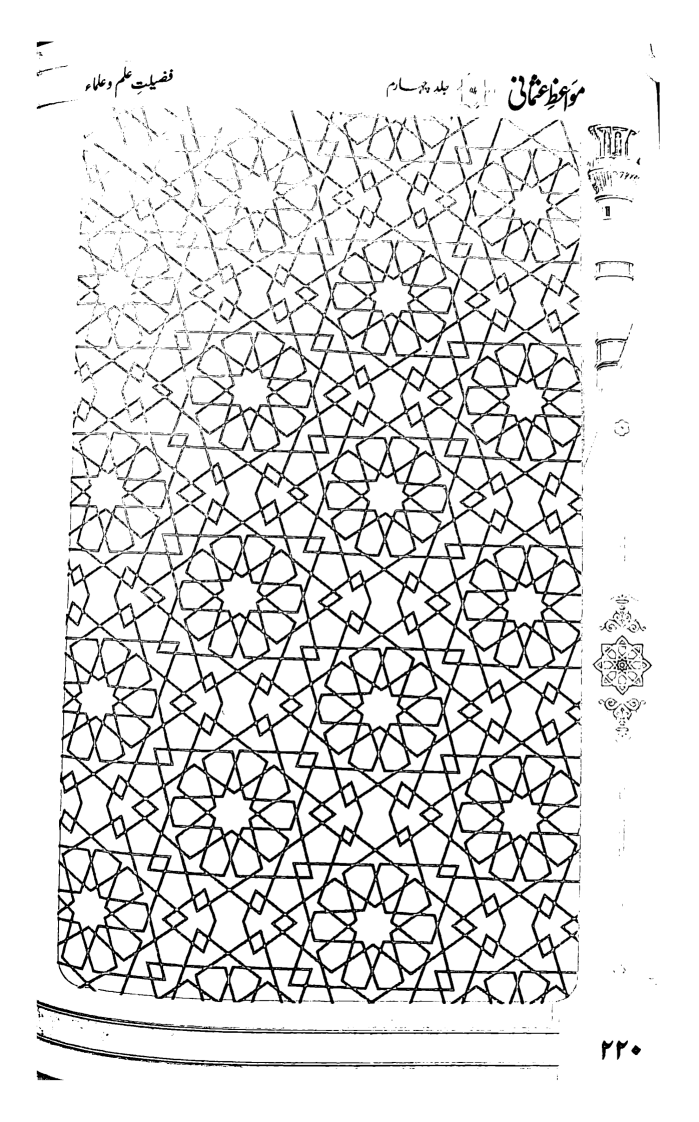
وا**خطِ عمانی** بلدین کار درس وتدریس کے ساتھ اصلات اعمال کو کو **طرع عمانی** درس وتدریس کے ساتھ اصلات اعمال کے کانی ک درس و تدریس، یہ تصنیف و تالیف، یہ فتوئی نولیسی کثرتِ ذکر کے قائم مقام مواعظ عماني TIP المن المالي الموجاع كار ا کو د قلت ' سے مقصود حاصل ہے حضرت مولانا مفتى محمد شفع صاحب رايد المي مرتبه خط من حضرت تھانوی رائیمیہ کو لکھا کہ '' حضرت! دن رات کاغذ کالے کرنے میں وقت گزر جاتا ہے، آپ کی خانقاہ میں دیکھا ہوں کہ لوگ آ کر کس طرح سے ذکر و اذکار میں مشغول ہوتے ہیں اور مجاہدات اور ریاضتیں کرتے ہیں، مجھ سے س سب نہیں بن پڑا، میں ان چیزوں سے محروم ہوں، تھوڑے سے معمولات ہیں، بس وہ ادا كرليتا ہوں۔'' جواب میں حضرت والا نے لکھا کہ ''جومقصود ان کو کثرت سے حاصل ہے، المد نلد! وہ آب کو قلت سے حاصل بے۔ ' وجد اس کی بد ہے کہ بزرگوں نے المراياك 🕹 ·· كُلِّ مُطِيع لِلْهِ فَهُوَ ذَاكِرْ · · جو محض الله کی اطاعت کا کوئی بھی کام کررہا ہے، وہ در حقیقت اللہ کا ہی ذکر کررہا ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ اخلاص اور تقویٰ عطا فرمائے تو بیرسب کام بھی ذکر میں داخل ہیں۔ المجان پر هرايسال تواب میں نے اپنے والد ماجد ر الشید سے حضرت شیخ الہند ر الشید کا بد واقعہ سنا کہ آپ کے پاس ایک مخص اپنے کمی عزیز کے لیے ایصال ثواب کرانے کے لیے 216

درس وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال مواحظ عماني , I wal ہوتی ہے، وہ طالب علم کو بیعت نہیں کرتے، کیونکہ اس کے نتیج میں اس کے درست مطالعه اورتکرار میں حرج ہوگا اور اس کا ذہن ان اورّاد و وظائف کی طرف متوجہ ہوجائے گا،لیکن جہاں تک اپنے اعمال اور اخلاق کی اصلاح کرانے کا تعلق ہے، اس تعلق میں طالب علم اور غیر طالب علم سب برابر ہیں۔ 💱 ابتداءً"قصداستبيل" كامطالعه آ گے حضرت والانے فرمایا کہ اس کی ترتیب سد ہے کہ اول' قصد السبیل' کا دوبار بغور مطالعہ کرکے اس سے جو حاصل طریق کا ذہن میں آئے، اس سے اطلاع دے، بھر طریقہ اصلاح کا پو چھے۔ لینی حضرت والا کا ایک رسالہ ب' قصد السبیل' اس رسالے میں حضرت نے خلاصہ بیان فرمادیا ہے کہ کسی شیخ اور بزرگ سے تعلق قائم کرنے کا اور اس تصوف کا مقصد کیا ہے؟ چونکہ اس رسالے میں کچھ فارس اور عربی کے الفاظ بھی تھے، جس کی وجہ سے عام لوگوں کو اس کے پڑھنے میں دشواری ہوتی تھی، اس لیے میرے دالدِ ماجد قدس اللّہ سرہ نے اس رسالے کی تسہیل کردی ہے اور اس کا نام''<sup>تسہی</sup>ل قصد اسبیل'' رکھ دیا ہے۔حضرت نے فرمایا کہ اس رسالے کو دومرتبہ پڑھاو، تاکہ بات ذہن میں بیٹھ جائے، اس کے پڑھنے سے سی مجھ میں آجائے گا كه اس طريق اور تفتوف كا حاصل كياب، جب طريق اور تصوف سمجه مي آجا تو اب ايخ مصلح كو ادر في كو اطلاع كرت ربوكه مي بيمل كرر با بول ادر ي میرے حالات بیں اور فیغ سے مشورہ لیتے رہواور ہدایات طلب کرتے رہو۔ 214

بالمراجع فواطعتان وری وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال الماتية "مكاتبت" كوديع اصلاح كا آغاز ہارے حضرت تقانوی رائیجد کو اللہ تعالی نے '' تجدید' کا مقام عطا فرمایا تھا، انہوں نے اس تصوف اور طریقت کے رائے میں ''مراسلت'' اور'' مکا تبت' كاعجيب وغريب سلسله جارى فرماديا- يهل مكاتبت اور مراسلت كا ايسا اجتمام و انظام نہیں تھا، بس میدتھا کہ شیخ کی خدمت میں جاؤ اور ان کی صحبت میں بیٹھو اور ان کے پاس رہ کر اپنی اصلاح کراؤ، چلے لگاؤ، مراقبات کرو، تب جاکر اصلاح ہوتی تھی۔ جب حضرت والا نے بد دیکھا کہ لوگوں کے پاس اب وقت کہاں؟ فرمت کہاں؟ کہاں جاکر اپن اصلاح کرائی گے، اس طرح بے لوگ اپن املاج سے محروم رہ جائی گے، اس لیے آپ نے فرمایا کہ شیخ سے "مراسلت ادر مکا تبت' قائم کرد، یہ مراسلت''صحبت'' کے قائم مقام ہوجاتی ہے، بلکہ بعض ادقات ہے ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص اپنے شیخ کے پاس اس کی صحبت میں وقت گزارر ہا ہو، تب بھی بعض ادقات کوئی بات زبان سے کہنے میں دشواری معلوم ہوتی ہے، اس لیے شیخ سے جو بات کہنی ہو، وہ اس کو لکھ کر دے دو، پھر شیخ اس کو لکھ کر ہدایت اور راہ نمائی کردیتا ہے، پھر اس کی ہدایت پر عمل کرو، اس میں بڑی برکت ہے۔ المجيد السالك' مكاتبت كانمونه ب حفرت تھالوى رايشيد كى كتاب" تربيت السالك" تصوف كے باب ميں عجیب وغریب نرالی چیز ہے، بڑے بڑے لوگ جو اپنے اپنے حالات لکھ بھیجتے یقے، حضرت والا اس کا حل لکھ کر بھیجتے ، یہ کتاب اس منتخب مکا تبت اور مراسلت کا 112

موجوط عمان بالدي سارم درس وتدريس كسانه امان المال مجموعہ ہے۔ ہم جیسے لوگ اس کی کیا قدر پہچانیں؟ جس پر حالات گزرر ہے ہوں، مسل اللہ جس کو سابقہ چیش آیا ہو، وہ اس کی قدر جان سکتا ہے کہ اس کے اندر کیسے'' جواہ'' موجود ہیں حقیقہ میں میرکہ حضرت والا نے دودھ کا دودھ اور یانی کا اللہ موجود ہیں۔ حقیقت سہ ہے کہ حضرت والا نے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی نکھار کر رکھ دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت والا کو دین کی ، تفتوف کی ، شریعت کی Ţ. اور طريقت كي عجيب فنهم عطا فرمائي تقى - بهر حال ابيد "مراسلت" اور " مكاتبت" بڑی کارآ مدچیز ہے، اللد تعالی نے اس میں بڑی برکت عطا فرمائی ہے۔ الله تعالى الى رحت سے ہميں ان باتوں پر عمل كرنے كى توفق عطا فرمائي۔ آمين۔ وَآخِمُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَبْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَبِينَ 111

به بار بار مواطنتان فضيليت علم وعلاء MIN ÷ فضيلت علم وعلماء (اصلاحی مواعظ ا / ۲۴۱) 119



لفيلت علم وعلاء · Const مواطعتاني برايشه ارَجرا ارَجَم فضيلت علم وعلماء ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ نَحْمَدُهُ كَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُوْرِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْبَالِنَا مَنْ يَتَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّفُدِلْهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنُ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانًا مُحَبَّدًا عَبُدُة وَرَسُوْلُهُ، صَلَّى الله تعالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْهَا كَثِيرًا كَثِيرًا، أما بعد ! فَاعُوْذُبِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الْرَجِيْمِ، يشم الله الرَّحْلنِ الرَّحِيْمِ وَ الَّنِ يْنَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهْ بِيَنَّهُمُ سُبُلَنًا (1) <sup>(1)</sup>سورةالعنكبوت آيت(٦٩). 111

فضيلت علم وعلماء

al signal مواغط عقانى

بزرگانِ محترم اور بردرانِ عزیز! بیہ بات میرے لیے ایک عظیم سعادت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس وقت ملک کی ایک مبارک دینی درس گاہ کے سالانہ جلسے میں شرکت کا شرف عطافر مایا ۔ یوں تو ملک بھر میں نہ جانے کتنی درس گاہیں ، کتنے مدارس وادارے ہیں جن میں روزمرہ جلسے منعقد ہوتے رہتے ہیں، کیکن اللہ تعالی نے اس مدرسے کوجس میں ہم اور آپ اس وقت حاضر ہیں، ایک نمایاں امتیاز اور غیر معمولی مقام بخشاہے اور وہ اس کے بانی ومؤسس حضرت مولانا خیر محمد صاحب کے وجود بابرکت کی بنا پر۔ اس فضا میں حضرت کے انفاس طیبہ کی مہک محسوس ہوتی ہے اور ان کے وجود پاہر کت کے اثرات اس کے در و دیوار سے نمایاں ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اخلاص، جدوجہد اور ان کے جذبۂ دین کا ایک مظہر ہمیں اس مدرسے کی صورت میں دکھایا ہے۔ پورے ملک میں اللہ کے فضل وكرم سے اس مدر سے كى خدمات روزِ روشن كى طرح واضح ہيں، اس كيے اس مدرسے میں حاضری کو میں اپنے لیے باعث شرف وسعادت سمجھتا ہوں ادران تمام حضرات کو جو اس اجتماع میں شریک ہیں، مبارک باد پیش کرتا ہوں کہ آپ لوگ ایس جگہ حاضر بیں جو اللہ والوں کے ذکروفکر سے آباد رہی ہے اور جہاں ان کی نیک نیتی واخلاص کے آثار موجود ہیں اور بیروہ حضرات ہیں جن کے بارے میں کہا جاتا ہے:

"لَايَشْقَى جَلِيْسُهُمْ"

کہ ان کے پاس بیٹھنے والا بھی ناکام ونامراد نہیں ہوتا، اس لیے حاضرین اللہ کے فضل سے اس مجلس سے پچھ لے کرجائیں گے۔



222

بدجام المحمد مواطر محال دیں وردیس کے ساتھ اصلاح المال دی مارس کی اہمیت ال موقع پر میرے ذہن میں یہ مات آئی کہ کچھ ان دنی مارس کے بارے مل عرض کروں۔ بددی مارس جن کاجال الحمد نند برصغیر ہند و یاک میں بھیا ہوا ہے، بعض ادقات ان مارس کے بارے میں بد باتی زبان پرآتی ہی اور بعض نادا تفول کی طرف سے بیہ بات کثرت سے سننے میں آتی ہے کہ نہ جانے یدد ی مادس مس بیضے دالے دنیا کے حالات سے بخبر، نا داقف کیا کام کریں م - ایک بوراطقه اندردن و بیرون ملک با قاعده مشن کے تحت ان دی مدارس کے خلاف پرد پیکٹر بے کرتا ہے کہ بدلوک دقیانوی اور رجعت پند ہیں اور بہ مل و ملت کے لیے کوئی باعث فر خدمت انجام نہیں دے رہے، لیکن میں ب بات آب حطرات سے عرض كرما جاہتا ہوں كد مير ب يقين دايمان كى حد تك يد بات مجم روز روش کی طرح تمایاں نظرآتی ہے کہ یہ سادہ ے دین مدارس مسلمانان مندویاک پراند تعالی کا اتنابرا انعام واحسان بی که اگر بوری امت مسلمہ ماری هرجی اللہ کے سامنے سجدہ ریز رب، تب بھی حق شکر ادانہیں ہوسکتا۔ اگر برصغیر میں دین کی کوئی شمع روثن نظر آتی ب اور صحیح دین کے کوئی نام لیدا نظرآتے ہیں تو وہ صرف ان بور یہ کشین علمائے کرام کی بدولت نظرآتے ہیں۔ المجراسلامي ممالك كاحال میں آب ت اپنے مشاہدے کی بات موض کرتا ہوں کہ برمغیرے لکل کر دیگر اسمامی ممالک بھی موجود ہیں، وہاں کے حالات بھی این آکھوں ہے دیکھ جن، لیکن دہاں یے دین کادہ والہانہ جذبہ، اتہاع نبوی (سائل کی ) کا وہ شوق 222

دری وتدریس کے ساتھ اصلات ایں پر مواطعاني اوراللہ کے دین کے لیے جذبہ فدا کاری جو آپ کو بر صغیر میں نظر آتا ہے، اس کا NT P عشرِ عشیر بھی آپ کو ان ممالک میں نہیں کے گا۔ اگر علم و تحقیق کی بات ہوتی توب شک دنیا کے دیگر ممالک میں علم وحقیق کے ایے بڑے بڑے ادارے موجود ہیں کہ جن کی سندوں کو ساری دنیا میں اہمیت دی جاتی ہے۔مصر میں عظیم الثان درس گاہ'' جامعة الازمر' ب اور صديول ب وہال تعليم وتعلّم كاكام جور با ب، لیکن اگر اس کا موازنہ ''دارالعلوم دیو بند'' اور اس سے متعلقہ مدارس سے كرك ديك يو آب كوزين وآسان كافرق نظرآ ب كا-وہاں پر بھی اگر جی صحاب ستہ کا درس دینے والے موجود ہیں، فقہ وتفسیر کے مدارس بھی موجود ہیں، کمیکن سے دیکھ کر بعض اوقات خون کے آنسو رونے کوجی چاہتا ہے کہ استاد درس حدیث دے رہا ہے، لیکن سر سے لے کریا وَں تک کوئی ایک نثانی عالم دین ہونے کی نظر نہیں آتی ۔ تصنیفی و تحقیق مقالے دیکھیں اوران کے ماخذ دیکھیں تو واقعی ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان سے بڑا عالم کوئی نہیں ، کیکن اگر ان کے طرزِ زندگی کا مشاہدہ کریں تو معلوم ہوگا کہ وہ جو پچھلیم دے رہے تھے، اس کا کوئی عکس ان کی ذاتی زندگی میں نظر نہیں آتا۔ اس کا نتیجہ سے ب کہ ان ممالک میں جہاں سے بید مدارس ناکارہ قرار دے کرفنا کر دیے گئے، کھلی آنکھوں نظر آتا ہے کہ تصور اسلام بدل چکا ہے اور دین کا نقشہ تبدیل ہو چکا ہے، نہ جانے دین کا کون سا ایڈیشن ہے جس کو اسلام سمجھ کراینے آپ کومسلمان اور اپنے ملک کواسلامی ملک کہتے ہیں۔ 🔬 بیرانڈونیش اسلام ہے مجھے چند برس پہلے انڈ ونیشیا جانے کا اتفاق ہوا، جس کا دارالحکومت'' ج<sup>کار ت</sup>' 888

لضيلب علم وعلماء مواطعتاني · Land ے، جو بڑا عالیشان شہر ہے، حمد ن ور ق کے اعتبار سے بڑا عظیم الثان شہر معلوم 1.1 ہوتا ہے۔ میں نے اپنے میز بانوں سے کہا کہ اگر یہاں کوئی دین درس گاہ ہوتو مجھے وہاں لے چلیے، وہ لوگ مجھے جکارتہ کی سب سے بڑی دینی درس گاہ میں لے گئے، میں بہت شوق سے چلا۔ ممارت بڑی زرق برق تھی۔ اندر جا کرا نہوں نے سب سے پہلے پر پیل سے ملاقات کرائی، میں نے دیکھا تو سرے یاؤں تک کوئی اسلامی وضع قطع کا نشان پر پل صاحب میں نظر ندآیا۔ میں نے عرض کیا کہ مدرسہ دیکھنا جاہتا ہوں، وہ مجھے درس گا ہوں میں لے گئے، جب میں دارالحدیث میں پہنچا تو تحرب، افسوس اور صدم کی کوئی انتہا نہ رہی۔ میں نے دیکھا کہ ورتیں اور مرد ایک ساتھ حدیث کا درس لے رہے ہیں، میں نے پر پل سے یوچھا کہ درس حدیث میں بھی مخلوط تعلیم ہے؟ انہوں نے ذرای آہ بھر کر کہا کہ ہاں! یہ ہمارا انڈونیشی اسلام ہے اور اس اسلام کی ہم یہاں تعلیم دے رہے ہیں۔ اس وقت مجھے ان بے رونق دینی مدارس اور بور پیشیس علماء کی قدرو قیت معلوم ہوئی، جنہوں نے ان مدارس کوا تباع سنت کی راہ پر گامزن کیا۔ ہمارے وہ اکابر حضرت نانوتوی، حضرت گنگوہی برطنطینی اور ان کے متبعین اور ان کے شاگرد جنہوں نے قربہ قربہ، بستی بستی اسلام کی شمع روثن کی اور دین کو صحیح شکل میں ہم تک پہنچایا، ان مدارس ہی کو اللہ تعالٰی نے صحیح دین کی حفاظت وصیانت کا ذریعہ بنارکھا ہے۔ ا المانوں کی پستی

ایک اور بڑے اسلامی ملک میں جانے کا اتفاق ہوا۔ نام اس لیے نہیں لیتا کہ تحقیر مقصود نہیں، محض تنہیہ مقصود ہے کہ اس تعمتِ خدادندی کا جس قدر ہو سکے

220

فضيلت علم وعلاء مواجطعتان الما بلد بهارم شکر ادا کریں ادر اسلام کے ان قلعوں کی حفاظت کریں۔ اس ملک کے جس ہوٹل میں ہم تھہرے دہاں ہر کمرے میں ایک فریخ رکھا ہوا تھا، جس میں او پرسے نیچے 1 1 1 1 تک مختلف قسم کی شراب رکھی ہوئی تھی اور لکھا ہوا تھا کہ آپ کی خدمت کے لیے نوع بنوع شراب حاضر ہے، تا کہ آپ کو بیرے کو بلانے کی زحمت نہ ہواور آپ  $\square$ آسانی سے نوش فرمالیں اوراس کے ساتھ ایک بل رکھا ہوا ہے، جس پر یہ درج کردیں کہ کون سی قشم کی شراب استعال کی گئی ہے۔ پینے کا یہ حال کہ وہاں کے P گلاس کوبھی استعال کرتے ہوئے خوف محسوس ہورہا تھا کہ نہ جانے اس میں کیا کچھ پیا گیا ہوگا۔ کھانے کابہ حال کہ بازار میں نکلے تو دیکھا کہ گوشت بک  $\widehat{\cdot}$ رہاہے، معلوم کیا تو بتایا گیا کہ یہاں کے لوگوں کی بہت مرغوب غذاہے اورلوگ ات بہت شوق سے استعال کرتے ہیں۔ تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ یہ خزیر کا گوشت ہے جو ہر بازار میں بلا تشویش وفکر بک رہاہے، یعنی سہ احساس بھی نہیں کہ کوئی برا کام ہور ہاہے۔ اتفاقاً ایک محفل میں جانے کا اتفاق ہوا جوسیرت ِطیبہ کے نام پر منعقد کی گئی تھی اور وہ ایک ہوٹل میں منعقد کی گئی تھی، ہمیں بھی وہاں لے جا کر تظہرا دیا گیا۔ انتخاء کی ضرورت پیش آئی تو پورے ہوٹل میں کوئی ایس چیز دستیاب نہیں تھی جس سے انسان بشری طور پر طہارت ویا کیز گی حاصل کر سکے۔ میں اس کانفرنس میں بڑھنے کے لیے ایک مقالد لکھ کرلے گیاتھا، لیکن طبيعت پر ايسا انقباض ہوا كہ وہ مقالہ تو ركھا ايك طرف اور في البديبہ جو تچھ كہا اس کا حاصل بہ ہے۔ 🚯 قول وفعل میں تضاد ہم یہ کانفرنس تو کررہے ہیں سیرت کے نام پر، کیکن یہ بتائیے کہ کیا <sup>اس</sup>

أضيلبك نظم وحلما و Be and a set میں سر سے پاؤں تک، رہنے کے کمروں سے لے کربیت الخلاء تک کوئی ایب NIII چز بھی سیرت نبوی سلائطاتیہ سے مناسبت رکھتی ہے؟ مقالے سیرت پر پڑھے حارب ہیں اور حال میہ ہے کہ جلسے میں دور دورتک کوئی نشان سنت نہیں، یہاں تک که اگرکوئی طریق نبوی سانطالید م پراستنجاء کرنا چاہے تو نہیں کرسکتا تو پھر آخر اس کانفرنس کا کیا حاصل ؟ 🗿 اکابر دیوبند کی خدمات ان مما لک میں اگر دینی انحطاط کے اسباب پر غور کیا جائے تو اس کے سوا ادر کوئی سبب نظر نہیں آتا کہ انگریز یہاں بھی آیا، انگریز وہاں بھی آیا، اس نے سازشیں یہاں بھی کیں، وہاں بھی کیں، لیکن فرق جو نظر آتا ہے، وہ بد ہے کہ یہاں پر یہ بور یہ نشین اورد بنی درس گاہیں موجود تھیں، جہاں پر اللہ اور اس کے رسول مان المالية كما ذكر كياجاتاب، دنياس منه مور كر، روكم سوكم كما كر، مونا جهونا پہن کر، اللہ کے دین کی خدمت کے لیے کمر باندھ رکھی تھی اور دنیا سے منہ موڑ کر صرف اس اللد کی طرف متوجہ ہوئے اور جہاں کہیں سے ان مدارس کو فنا کیا گیا وہاں پر سنت نبوی علیما الظریم کا شوق بالکل مفقو د ہو گیا۔ دراصل جونگهبان و گله بان تنظی، ان کوختم کر دیا گیا اور عوام کا سارا کا سارا ر پوڑ بغیر گڈریے اور چرواہے کے رہ گیا اورجس بھیڑیے نے چاہا سب بھیڑ کو پھاڑ ڈالا، جس نے چاہا د بوچ کر کھالیا۔ اس سے مقابلے میں جب اپنے ملک کا حال د یکھتے ہیں تو حق شکر ادانہیں کر سکتے اور یہ صدقہ ہے حضرت نانوتو ی، حضرت 14

فضيلت علم وعلماء مواطعتاني Here De گنگو،ی، حضرت فیخ الهند، حضرت تھانوی اور حضرت مدنی نور اللہ مرقد ہم کا جنہوں نے دنیا کی ہر خواہش کو چھوڑ کر صرف ایک چیز کو مقصد بنایا کہ انگریز کی اس سازش کامقابلہ کیا جائے، کیونکہ انگریز بیہ چاہتا ہے کہ مسلمانوں کے دلوں سے ایمان واسلام کا تی تکالا جائے۔ ان بی اکابرنے بور ا ، مس بزرو بازوشامی TT کے میدان میں مقابلہ کرنا چاہا،لیکن جب دیکھا کہ دسائل اس بات کی اجازت نہیں دیتے تو ہر قشم کی سیاسی وساجی تحریکات سے منہ موڑ کر گوشہ نشین ہو کر سوچا کہ اب میہ دین جس پر حملے ہورہے ہیں، اسے جس طرح محفوظ رکھا جاسکتا ہے، اس کو صحیح شکل وصورت میں محفوظ رکھیں، تا کہ ہماری آنے والی نسلیس جب دین کی طرف متوجه ہوں تو کم از کم ان کو صحیح شکل وصورت میں دین مل جائے۔ اس کام کے لیے کہا کچھ قرمانیاں نہیں دی؟ کہا کچھ مشقتیں نہیں اٹھائمیں؟ معاش کے دروازے ان ير بند كرد بے گئے۔ سلطان تغلق کے زمانے میں صرف د بلی شہر میں ایک ہزاردین مدارس تھے، لیکن انگریز کے آنے کے بعد ان کوفنا کرنے کی کوشش کی گئی اور بیہ منصوبہ بنایا گیا کہ تمام سرکاری نوکریاں اور معاش کے تمام ذرائع ان لوگوں پر بند کردیے جائیں، تا کہ یہ بھوک وفاقے سے تھبرا کر دینی تعلیم وتعلّم کو چھوڑ دیں، لیکن قربان جایئے ان نفوس قدسید کے جنہوں نے تمام مفادات کو محکرا کر اس دین خدادندی کو صحیح شکل وصورت میں محفوظ رکھنے کی سعی فرمائی اور اسی غرض کے لیے دارالعلوم د یو بندقائم ہوا۔ یہ مدارس کتنے بے دسیلہ سمی، کتنے سادہ سمی، کتنے ہی بے رونق سهی، کمیکن اس بات کا کوئی انکارنہیں کرسکتا کہ الحمد للہ! دشمنان دین پر ان مدارس

بدر ام لضيليق علم وعلاء کا ایک رعب طاری ہے اور جب تک بد مدارس اپن صح ڈگر پر قائم ہیں، ان شاء اللدكوئي ميلي آنكھ سے ان كونہيں ديكھ سكتا اور اسى رعب كا بنيجہ ب كه دين صحيح شكل میں قائم ہے۔ الحمد للدہم سب اپناتعلق دیوبند سے جوڑتے ہیں ادر سے بات ہمارے لیے باعث فخروشکر ہے کہ اللد تعالی نے ان اکابر سے ہمارا دامن دابستہ فرمایا۔ وارالعلوم س چيز کانام ب؟ لیکن سمجھنا بیہ ہے کہ دارالعلوم دیوبند س چیز کا نام ہے؟ وہ دارالعلوم جس نے بر صغیر میں دین کو محفوظ رکھا اور شمع دین روش کی، آیا دارالعلوم عمارتوں کا نام ب؟ یا شخصیات کا نام ہے؟ یا علم وتحقیق کا نام ہے؟ اگر نام ہوتا محض علم وتحقيقات كا، مقالات ودرس كامول كا توبيه كوئى امتيازى شان نهيس، بيتو دنيا كى بہت ی درس گاہوں میں موجود ہے۔ جامعۃ الاز ہر سے ایسے ایسے تحقیقی مقالے شائع ہوتے ہیں جن کی نظیر لا ناممکن نہیں۔مسلمان تو دور کی بات ہے، بہت سے محد، یہودی اور نصرانی اسلام پر تحقیق کتابیں لکھ رہے ہیں، اس میں حوالوں کی فہرست دیکھی جائے تو اچھا خاصا عالم بھی ان کے ناموں سے انجان اور نا واقف نظرائے گا۔ اگر دارالعلوم دیو بند محض شخصی وعلم کا نام ہوتا تو یہ اور بھی کئی جگہ نظر آئےگا۔ امام رازی اور شیطان میرے والد ماجد، حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب راپنی بڑے کام کی بات فرمایا کرتے تھے کہ اگر تنہاعلم ہی مقصود ہوتا اور تنہاعلم ہی باعث نجات ہوتا تو 229

ففسليت يكم وجار مواحط عماني اس کا ننات میں شیطان سے بڑا عالم کوئی نہیں۔ اتنا بڑا عالم ہے کہ امام را زمی رچند یہ SII جیسے عالم وفلسفی کو بھی پریشان کردیا اور عین نزع کے وقت ان کے گیاس آ دھمکا که امام صاحب! آب دوسرے عالم کی طرف جارہے ہیں،معلوم نہیں جنت میں داخلہ ہو یا جنم ب سابقہ بڑے، بيتوبتائ كدكيا چز لے كرجا رے بن امام صاحب را المعني في ما الله من توكلمه ''لا اله الا الله'' كي دولت لے كر حارما بوں اور الله تعالى في كلمه يرض والے كے ليے مغفرت كا وعده فرمايا ب، شيطان اور الله تعالی نے ممہ پر سے ورب سے بر اور الله تعالی نے ممہ پر سے ورب سے بر الم کوئی دلیل کر اللہ سے اور اللہ تعالی نے کہا: حضرت! آپ تو حید کے قائل تو ہیں، لیکن کیا آپ کے پاس کوئی دلیل بھی ہے؟ امام صاحب رایتید کی ساری زندگی عقائد و کلام کی بخش کرتے ہوئے  $\widehat{\mathbb{C}}$ اور توحید کے دلائل دیتے ہوئے گزری تھی، ان کے یاس دلائل کی کیا کی تھی؟ امام رازی را ایک دلیل دی تو شیطان نے کہا کہ اس پر تو فلال اعتراض وارد ،وتاب، اس لیے بد دلیل مکمل نہیں، امام صاحب راتیجد نے دوسری دلیل دی، شیطان نے اسے بھی توڑ دی<u>ا</u>، اسی طرح تیسری دلیل کو بھی توڑ دیا، یہاں تک کہ ۱۰۱ دلائل توحید بیان فرمائے، کیکن شیطان نے ہر ایک کوتو ڑ ڈالا۔ اب امام صاحب رکینچه کی حالت غیر ہوگئی کہ جو پچھ عقلی دولت تھی وہ توسب کی سب ابلیس نے توڑ کر رکھ دی، کیکن اللہ تعالیٰ نے فضل فرمانا تھا، ورنہ خدانخوستہ عین نزع کے وقت ایمان میں کچھ تزلزل پیدا ہوجائے تو ساری عمر کی کمائی دھری رہ جائے گی اور فضل اللہ تعالیٰ نے اس طرح سے فرمایا کہ اس وقت ایک بڑے اللہ والے بزرگ تھے، شیخ مجم الدین کبری رہیں یہ جن کی خدمت میں ایک مرتبہ امام صاحب رحمہ اللہ چلے گئے متصے اور ان سے پچ تعلق بھی قائم ہو گیا تھا، اللہ تعالیٰ نے اس موقع پر اس طرح مدد فرمائی کہ حضرت شیخ مجم الدین رطیقیے کی صورت ان کے سامنے آگنی اور یوں لگا، جیسے حضرت شیخ فرما رہے ہیں کہ ارے! کہہ دے کہ میں خدا کو بے دلیل ایک مانتا ہوں، کیونگہ یہ سارے دلائل

فضيليت علم وعلاء بدبسام ٢٠٠ مواطوعماني شیطان توڑتا رہےگا، چنانچہ اللہ نے فضل فرمایا اور امام صاحب رکھٹھ نے سے تمہہ M دیا کہ میں بے دلیل خدا کو آیک مانتا ہوں، بیر کہا اور اللہ نے اپنے پاس بلا لیا۔ 🛞 تنهاعلم چھنہیں حقيقت مين تنهاعكم في تحصي نهيل، علم أن وقت باعث فضيلت بنام، جب اس پر عمل بھی ہو اور علم بلاعمل بے کارہے۔ ہمارے حضرات علماء دیوبند کی خصوصیت بید ہے کہ انہوں نے محض درس گاہیں ہی قائم نہیں کیں، بلکہ وہ جس طرح ایک درس گاہتھی، وہیںایک خانقاہ وتربیت گاہ بھی تھی، ہراستاذ و شاگرد کے در میان ایسا تعلق تھا، جیسا کہ شیخ ومرید کے درمیان ہوتاہے اور سے نہیں کہ محض زبان سے حدیث کا ترجمہ پڑھ کر، اس کی تحقیق کر کے سمجما دیا، بلکہ اپنے عمل ے اس حدیث کا پیکر بن کر دکھایا، تب میہ نتیجہ نکلا کہ شاگردوں میں اتباع سنت کا شوق پیدا ہوا اور اللہ کو جو صفات مطلوب ہیں، وہ صفات طلبہ میں پیدا ہوئیں اور پھر ای تربیت سے حضرت شیخ الہند، حضرت مدنی اور حضرت تھانوی برکھیے جینی شخصیات پیداہو عمی۔ بیصرف حروف دنقوش کا کام نہیں تھا، کیونکہ کتابیں پڑھ کر اگر شخصیات بن ہوتیں تو بھر دہ یہودی جو برطانیہ وجرمنی میں اسلام پر تحقیق كررب بي، وہ بہت بڑے صالح ہوتے۔ دراصل بدوہ دين مذاق ومزاج اور فدا کاری تھی جو گھول کر بلا دیا کرتے تھے، پھر اتباع سنت کا جذبہ اسا تذہ سے شاگردوں کی طرف منتقل ہوتا تھا، اس جذب سے میشخصیات بن بیں۔ 🛞 اصلاح کا طریقہ اصلاح کا وہ طریقہ جو حضور اقدس سرور دو عالم سانطا ہے آج تک چلا

فضيلت علم وعلاء of the مواخط عقاني ، آرایا 👘 آرہا ہے، اس کے علاوہ کوئی اور طریقہ ڈھونڈنا چاہیں تو وہ کارگر نہیں ہو سکتا۔ امام ما لک رطیقی فرماتے ہیں: "لَنْ يَصْلُحَ آخِرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ الْأَبِّمَ اصَلْحَ بِهِ أةَ لَهَا <sup>(1)</sup> ایں امت کے آخر زمانے کے لوگوں کی اصلاح صرف اس طریقے سے ہو یکتی ہے جس طرح کہ اس امت کے پہلے لوگوں کی اصلاح ہوئی تھی ادر دہ اصلاح بیتھی کہ نبی کریم ملاظ کیتم نے نہ صحابہ ریجن یہ میں کوکوئی کتاب پڑھائی تھی 🗧 ادر نہ ہی کوئی تحقیقی مقالے پڑھ کر سنائے تھے۔ ہر انسان جانتا ہے کہ نبی کریم سرور دو عالم مان شالیت ای سے، لکھنا پر هنانہیں جانے تھے، لیکن أمّی ہونے کے باوجود بوری کا تنات کے سب سے بڑے عالم سرکار دو عالم مل شار ہی تھے۔ آب مان المالية كى تربيت قول سے زيادہ عمل سے تھى، جس كى وجہ سے صحابہ کرام رضیت میں جیسے جانثار وفیدا کار تیار ہوئے۔ 🛞 صحابه کرام تقاملته اورالقابات حضرت شاہ اساعیل شہید راکھی نے بڑی عمدہ بات ککھی ہے جو یاد رکھنے کے قابل ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اگر آپ صحابہ کرام میں چھین کے حالات کو ديكصي تو وہاں آب كو اس قشم كے القاب و آداب نہيں ملتے، جسے كه آج كل لوگ بڑے بڑے علاء کے لیے استعال کرتے ہیں۔ کسی کو کہا جا رہا ہے'' د اس المحققين", "خاتم المحدثين", "امام الاتقياء", "زبدة الازكياء"- \* (1) الشفالقاضى عياض: ٨٨/٢، طبع دار الفكر.

فضياست علم وعلماء مواجط عماني بمسارم معاویہ بنائشۂ وعمر بن عبد العزیز رطینی میں سے کون افضل ہے؟ سوال کرنے والے نے ایس ہوشیاری سے کام لیا کہ ادھر تو لیا حضرت معاویہ رضائند کو جو کہ 5.12.1200 مخالفت على شائند كى وجد سے لوگوں كى مخالفت كا شكار بيں، دوسرى طرف لياعم بن، عبدالعز يزر التحقيد كوجو تصحتو تابعی، ليكن باعتبار مفات اللد تعالى في ان كوعمر ثاني بنایا تھا اور ان کو بہت اونچا مقام دیا تھا، یہاں تک کہ ان کی خلافت کو بھی بغض لوگوں نے خلافتِ راشدہ قرار دیاہے۔ خیال یہ تھا کہ ابن مبارک رکھنے چکر میں آجائی گے، لیکن عبد اللہ ابن مبارک رضائفہ نے جو کچھ جواب ارشاد فرمایا ، وہ آب زرے لکھنے کے قابل ہے۔ فرمایا کہ تم موازنہ کرتے ہو معاومیہ زنائند اور عمر بن  $\odot$ عبد العزيز را الفظيه في درميان؟ خداك فتم إرسول أكرم صلى فلي في معيت مي جهاد کرتے ہوئے معاویہ ذائشہ کی ناک میں جو مٹی یڑی تھی، وہ ہزار عمر بن عبد العزيز ب بہتر ب - حالت ايمان مي جس ير ايك نكاو نبوت يركى اس كى کایا پلٹ گی۔(۱) محبت کی برکت در حقیقت دین منتقل ہوا صحبت کے ذریع، یو دین صحابہ تکاشیم سے تابعین کی طرف منتقل ہوا، تابعین بر مصیر ہم سے تبع تابعین کی طرف منتقل ہوا اور سے سلسلہ آج تک ای طرح جاری وساری ہے۔ محض حروف ونقوش سے علم حاصل نہیں ہوتا اور نہ ہی اخلاق محلّٰی ہوتے ہیں اور سہ ہی وہ راز تھا جسے حضرات علمائے دیو بند نوراللدمراقدہم نے جان لیاتھا ہے (۱) البداية والنهاية لابن كثير ١٤٨/٨ طبع دار إحياء التراث العربي. 220

فضيلب علم وعلماء جلد پېسارم مواطعتاني نه کتابول ب، نه کان بے، نه زر بے پيدا دین ہوتا ہے بزرگوں کی نظر سے پیدا کورس تو لفظ بی سکھاتے آدمي آدى، بناتے ای راز کو جانے کا بیہ نتیجہ تھا کہ ایک طرف توعلم وشخفیق کے سمندر بہہ رہے ہیں، تو دوسری طرف اتباع سنت، سادگی اور ایٹار کا ایسا پیکر نظر آرہا ہے کہ صحابہ کرام بین جعین کی یا دیں تازہ ہو گئیں۔حضرت نانوتو ی میں علم کا وہ بخر پکراں تھے، جھوں نے بڑے بڑے یادر یوں، آربہ ساجیوں کو چند کمحوں میں ڈھیر کردیا، بڑے بڑے معقولات کے جانے والوں اور مناظر لوگوں کو ذرا دراس بات می شکست دے دی اور تعنیف و تحقیق کا بد عالم که صرف ایک کتاب "آب حيات" كول ليحيا اجها خاصا فارغ التحسيل بهي اي حواس خسه ظاہره وباطنه كومتوجه كرك سجهنا جاب تونهيس سمجه سكتا، ليكن حالت بدكه تهه بند باند ه ہوئے ہیں اور ایسی وضع قطع کہ دیکھنے والا ہم سمجے کہ بدتو کوئی پڑھا لکھا آدمی بھی نہیں، چہ جائیکہ اتنا بڑا عالم ہو اور خود فرماتے ہیں کہ خدا کی قتم! اگر دو حرف علم کی تهمت قاسم برنه بوتى تو دنيا كو پتا بھى نه چلتا كه قاسم كمال پيدا ہوا تھا اور كمبال مركيا؟ لیکن اس کے بادجود اپنی اصلاح کے لیے حضرت حاجی امداد اللہ صاحب ر سن کی خدمت میں حاضر ہو گئے۔ حضرت حاجی صاحب رالیتھیہ رسی علوم کے اعتبارے صرف کافیہ، قدوری تک پڑھے ہوئے تھے۔ ان کے پاس پنچ کر عرض کرتے ایں کہ حضرت مجھے بیعت فرمالیجی، اپنے حلقۂ ارادت میں شامل کر کیچے اور میری اصلاح فرما ديجيے۔ لوگوں نے کہا کہ بد کیا غضب کیا؟ آپ نے تو لٹیا ڈبو دی، 120

فضيلت علم وعلاء بلدين بار مواعظوماني T چاہےتو بیرتھا کہ حاجی امداد اللہ طبیعیہ آپ کی خدمت میں حاضری دیتے ، زانو یے تمذ تہم کرتے، النا آپ ان کے پاس حطے گئے۔ الل الله كال جوابا حضرت نانوتوى رطيعيد فرمايا كه ميان! مين ايك مثال ديتا بون، اس ہے بات سمجھ میں آ جائے گی کہ ہم میں اور حضرت حاجی صاحب رکٹیجید میں کیا فرق ہے؟ فرمایا کہ ہماری مثال اس مخص کی سی ہے جس نے گلاب جامن کے بارے میں بڑی تحقیق کی ہوکہ کیے بنتی ب؟ کیا کیا اجزائے ترکیمی ہوتے ہیں؟ وغيره وغيره، ليكن الركوئي يو يحصر كه آب في كهائي بھى بي توده كم كه ميان! کھائی تونہیں۔ بھائی آپ کو اس کی مکمل تاریخ معلوم ہے، شجر، نسب سے بھی واقف ہیں، لیکن ذائقے سے ناواقف ہیں اور دوسراوہ شخص ہے جسے کچھ بھی نہیں معلوم کہ گلاب جامن کب ایجاد ہوئی؟ کس نے ایجاد کی اور اجزاء ترکیمی کیا ہوتے ہیں؟ لیکن وہ صبح وشام کھاتا اور اس کی لذت سے آشا ہے۔ فرمایا کہ ہماری مثال اس کی سی ہے جو گلاب جامن کی تاریخ ور کیب سے تو واقف ہے، کیکن ذائلتے سے نا آشاہے، دین کے علوم سے ہمیں واقفیت توہے، لیکن عمل کا ذائقہ ابھی تک نہیں چکھا اور ای عمل کے ذائقے کو تکھنے کے یے حضرت حاجی صاحب رامیند کی خدمت میں پہنچا ہوں۔ آپ دیکھیں کہ علم کا بح نا پد کنارا بھی اپنے آپ کو محتاج اصلاح سجھتا ہے۔ اس بات کا محتاج سجھتا ب کہ کوئی میرے اخلاق کو محلی وصلی بنائے اور اس مقصد سے حصول کے لیے ایک ایے منفس کے پاس جارہا ہے جو بظاہر الی ہے۔ 1774

لضيلت علم وعلاء به مرافي مواطعتان 现收 ديوبندنام ب پورے دين کا بیخصوصیت ہے علائے دیوبند کی جس کے بارے میں بعض لوگوں نے سمجھ رکھا ہے کہ دیوبند نام ہے کس جماعت اور فرقے کا۔ درحقیقت دیوبند نام بے ہورے دین کا اور دین کی اس تعبیر و تشریح کا جو سرکارِ دو عالم سانط کے صحابه كرام تفاتشه كوعطا فرمائى - بدعلات ديوبند مارب ليصحابه كرام تشاتيه ے نمونے پیش کر گئے ہیں اور ایسے نمونے پیش کر گئے ہیں کہ آج دنیا اس کی مثال پیش کرنے سے عاجز ہے۔ حضرت ميال صاحب رميتميه اوركيامكان حفزت مولانا سيد اصغر حسين صاحب دايثيميه جو حضرت ميال صاحب دليتيميه کے نام سے مشہور ہیں، دارالعلوم دیوبند کے محدث تنصے اور ابودا وُدِشریف پڑھایا کرتے تھے۔ میرے والدصاحب نے سنایا کہ دیوبند میں حضرت میاں صاحب کا مکان کیا بنا ہوا تھا، جب بھی برسات آتی تو بھی حصت گر گئی تو بھی دیوار گر گئ، ہر مرتبہ رسات کے بعد مکان کی مرمت کرنی پڑتی۔ ایک مرتبہ والد صاحب نے حضرت ے عرض کیا کہ حضرت آپ ہر مرتبہ مصیبت میں مبتلا ہوتے ہیں، بار بار مکان گرتاب، پھر بنواتے ہیں تو ایک ہی مرتبہ یکا بنوا لیں۔حضرت میاں صاحب را بر الطبع واقع ہوئے تھے، فرمایا کہ واہ واہ! مولوی شفيع! تم فے بر ی مقل کی بات کی، ہم اتنے بوڑھے ہو گئے، <sup>ہم</sup>یں تو یہ بات آج تک سمجھ میں نہ آئی کہ ایک ہی دفعہ ایکا کروالیں۔ حضرت والدصاحب رافتایہ فرماتے ہیں کہ میں بهت شرمنده بوا اور عرض كيا كه حضرت ! مشوره دينا مقصود نبيس تها، ميس وه حكمت معلوم کرنا چاہتا ہوں جس کی وجہ سے آپ اپنامکان پکانہیں بنواتے، فرمایا کہ 222

فضيلت علم وعلاء مُوَعظم في الله الم الم بھائی بات توہم نے بڑی اچھی کی اور میرے پاس اتنے بیے بھی ہیں کہ لکا کروالوں، لیکن آؤ! آج تم کو دکھا دوں۔ یہ کہہ کر ہاتھ پکڑا اور چل پڑے اور E Sterry فرمایا کہ دیکھو! جس محلے میں میرا گھر ہے، اس میں اول سے آخر تک سب مکان کی ہیں، کیا اچھا لگے لگا کہ اصغر حسین مکان پکا کر کے بیٹھ جائے ؟ ہے کوئی جوایی مثال پیش کرے؟ أولئك آبائي فجئنى بمثلهم إِذَا جمعْتَنَا يَا جَرِيْرُ المَجَامِع مسادات کے نعرب لگانے والے اور ٹھنڈے کمروں میں بیٹھ کر فلسفہ 0 مسادات بگھارنے دالے بہت ہیں، لیکن یہ علائے دیوبند تھے جنہوں نے مسادات محمدی سان الی کم کانمونہ پیش کر کے دکھایا، یہ بوریہ شین اور چٹائیوں پر بیٹنے والے ہی تھے جنہوں نے مساوات کاعملی نمونہ پیش کیا، یہ ٹھنڈے کمروں میں بیٹھ کر فلسفہ میاوات بگھارنے والے کتنے بڑے فرعون ونمرود ہیں۔ ان کے ملازمین سے معلوم کریں تو سب حقیقت واضح ہوجائے گی۔ ایک بید فلسفه مسادات بگھارنے والے بیں اور ایک سرکارِ دوعالم من ظیر بر بی کہ فاطمۃ الزہراء دنائنوبا آتی ہیں، یارسول اللہ! چک یہتے ہیتے ہاتھ میں گڑھے پڑ گئے ہیں، یانی کی مشکیں ڈھوتے ڈھوتے سینے پرنیل پڑ گئے ہیں، برادِ مہر بانی! کوئی ایک خادم عنایت فرماد یجی، تاکه گھر کے کام کاج کرنے میں آسانی ہوجائے۔ اگر جنت کی ملکہ کو ایک خادمہ مل جاتی تو قیامت نہ آجاتی، مگر سرور دد عالم سلافات فرما یا جب تک اہل صف کا انظام نہیں ہوتا رسول خدا کی بی کو ن خادمه نهیس مل سکتی، تم نوکرانی اورخادمه کی فکر چھوڑ دو، میں شہیں ایس بات

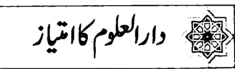
بدد المتحافي مواطعتان

 $\odot$ 

rm9

فضيليك علم وعلماء

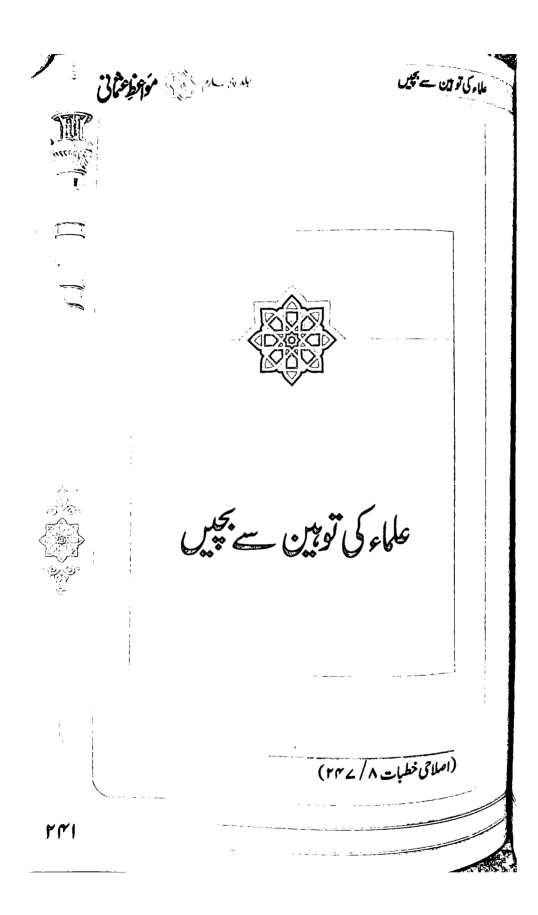
بتاتا ہوں جو دنیا وآخرت میں کام آئے گ اور بھی بھی تھکن نہیں ہوگی ادردہ سے کھ ہر نماز کے بعد ۳۳ مرتبہ سجان اللہ اور ۳۳ مرتبہ الحمد للہ ادر ۳۴ مرتبہ اللہ اكبر یز ه لیا کرو\_<sup>(1)</sup> ان تسبیحات کواس کیے تنہیج فاطمی کہتے ہیں۔ پھر صحابہ کرام دی تقدیم نے کیسانمونہ مساوات پیش کیا کہ عمر بن خطاب <sup>زائل</sup>ڈ جارہے ہیں ادرغلام ادنٹ پر سوار ب اور عمر رضائند، اونٹ کی تلیل پکڑے چل رہے ہیں۔<sup>(۲)</sup> اس بیبویں صدی میں اگر اس مساوات محمدی کے نمونے نظر آئیں گے تو ان حضراتِ علامے دیو بند میں نظر آئیں گے اور جس چیز نے ان علائے دیو بند کو امتیاز بخشا، وہ دراصل علم یرعمل کرکے اتباع سنت کانمونہ پیش کرناتھا۔

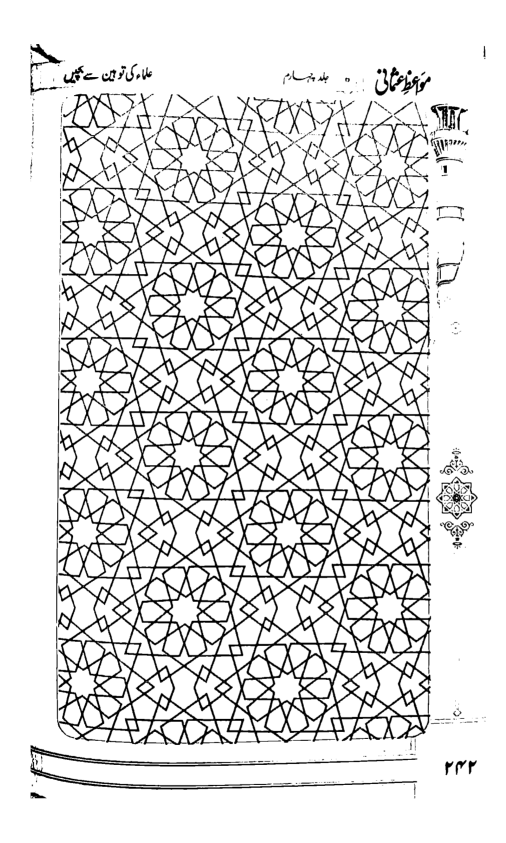


میرے دادا، حضرت مولانا محمد سین صاحب را الفظیہ دارالعلوم کے بالکل ابتدائی طالب علموں میں سے تھے، دہیں یے بڑھے اور دہیں فارغ التحصیل ہوئے، پھر وہیں پر پڑھانا شروع کیاادر آخری وقت تک درجہ فارس میں خدمت انجام دیتے رہے، حضرت نانوتوی راپھید کے ہم سبق سطے، وہ فرماتے سطے کہ ہم نے دارالعلوم کاوہ زمانہ بھی دیکھا ہے کہ جس میں ایک شیخ الحدیث اور صدر مدرس سے لے کر ایک چوکیدار اور چرای تک ہر خص صاحب سبت ولی اللہ بھی تھا۔ دراصل دارالعلوم دیوبند نام ہے اس شجر طیبہ کا جس کی شاخوں سے اتباع سنت، ایثار، سادگ اور فدا کاری کی نوع بنوع شاخیس پھوٹتی ہوئی نظر آتی ہیں اور یہی

(۱) صحيح البخارى ٨٤/٤ (٣١١٣) وصحيح مسلم ٢٠٩١/٤ (٢٧٢٧). (٢) خطبات حکيم الامت ٢٦ / ٣٤١ طبع ادارة تاليفات اشرفيد-وتاريخ اسلام نجيب آبادى ٢٠٧/١ طبع نفيس اكيدي لا مور \_

فضيلت علم وعلاء مواعظ عماني المدين الم TIT جذبات منتقل ہوتے ہوئے چلے آرہے ہیں۔اللہ کا بڑا انعام ہے کہ اس نے ہمیں ان بزرگوں کے ساتھ وابستہ کیا ہے۔ آج اس اجتماع کی ابتداء کے موقع پر بیر مناسب معلوم ہوا کہ ابتدا شکر سے کی جائے کہ یا اللہ! آپ کا شکر ہے کہ آپ نے ہمیں اس گردہ اور طائفے کے ساتھ وابستہ کیا۔ خدانخواستہ اگر ہم کسی کافر کے گھر پیدا ہوجاتے پاکسی گمراہ شخص کے گھر جنم کیتے تو ہمارا کیا بنتا؟ لہذاان مدارس کی قدر پیچانیں یہ در حقیقت ہارے اکابر کا ترکہ وورثہ ہیں۔ اللہ ہم سب کو ان مدارس کی حفاظت اور مدد کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ اگرہم اخلاص کے ساتھ کام کریں گے تو نصرتِ  $\bigcirc$ خداوندی شاملِ حال ہوگ۔ اللہ تعالیٰ ہمیں مدارس کی اہمیت کو سمجھنے کی تو فیق عطافرمائ۔ (آمین ثم آمین) وآخردعواناان الحبيد يله رب العالبين





مواخط عماني علام کی تو این ہے بجس بله وز بار AUL . براينه ارَح<sup>ر</sup> ارَحِم علماء کی توہین سے بچیں ٱلْحَهْدُ بِلَّو نَحْمَدُ لا وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُ لا وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْبَالِنَا مَنْ يَّهُدِهِ اللهُ فَلامُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّفُبِلهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَلُ أَنْ لَّا إِنَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَةُ لَا شَهِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ، صَلّى اللهُ تُعالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْهَا كَثِيْرًا كَثِيْرًا، أمابعدا فَاعُوْذُبِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ "عَنْ عَمْرِوبْن عَوْفِ المَزْنَى رَضِيَ اللَّه تَعَالىٰ عَنْهُ ٢٣١

علاء کی تو بین ت بخت A. A. مواعظوعتاني قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ الله عَنَّهُ : التَّقُوْا زَلَّةَ الْعَالِم وَلَا تَقطَغوْهُ وَانْتَظِرُوْ افَيْثَتَهُ »<sup>(1)</sup> ہ یہ حدیث اگر چہ سند کے اعتبار سے ضعیف ہے، کیکن معنی کے اعتبار سے تمام امت نے اس کو قبول کیاب، اس حدیث میں حضور اقدس سلى الماليد بر اجم کتہ بیان فرمایا ہے۔حدیث کاتر جمہ سے کہ حضرت عمروبن عوف مزنی ڈینینے ے روایت ہے کہ حضور اقد ک سائن الم بن فرمایا: ''عالم کی لغزش سے بچو اور اس سے قطع تعلق مت کرو ادراس کے لوٹ آنے کا انتظار کرو''۔ ''عالم'' سے مراد وہ شخص ہے جس کو اللہ تعالٰی نے دین کاعلم، قرآن کریم کا علم، حديث كاعلم، فقد كاعلم عطا فرمايا بو، آب كويقين سے بي معلوم ب كدفلان کام گناہ ب اور تم بد دیکھ رب ہوکہ ایک عالم اس گناہ کا ارتکاب کررہا ہے اور ال نلطی کے اندر جتلا ہے۔ پہلا کام تو تم یہ کرو کہ سے مرگز مت سوچو کہ جب اتنا بڑا عالم یہ گناہ کا کام کر رہا ہے تو لاؤ میں بھی کرلوں، بلکہ تم اس عالم کی اس غلطی ادر اس گناہ ہے بچو ادر اس کو دیکھ کرتم اس گناہ میں مبتلا نہ ہوجا ؤ۔ ان اتباع مت كرو اس حدیث کے پہلے جملے میں ان لوگوں کی اصلاح فرمادی، جن لوگوں کو (١) رياضة المتعلمين لابن السنى ص ٢٣٤ (٢٣٦) مكتبة نظام يعقوبي, والسنن الكبرى للبيهتي ١٠/٢٥٦ (٢٠٩١٧). وقال الذهبي في "المهلب" ٢٢٢٢/٨ (١٦١٤٦): قلت : كثير واهٍ. طبع دار الوطن. 202

علاء کی تو این سے بچیں مواطنتكي L. yal جب سی گناہ سے روکا جاتا ہے اور منع کیا جاتا ہے کہ فلال کام ناجائز اور گناہ ہے، یہ کام مت کرو۔ تو وہ لوگ بات ماننے اور سننے کے بجائے فورا مثالیں دینا شروع کردیتے ہیں کہ فلال عالم بھی توبیہ کام کرتے ہیں، فلال عالم نے فلال دقت میں ب کام کیا تھا ..... حضور اقدس مان شاہر نے پہلے قدم پر ہی اس استدلال کی جز کا ف دی کہ تمہیں اس عالم کی غلطی کی پیروی نہیں کرنی ہے، بلکہ تمہیں اس کی صرف اچھائی کی پیروی کرنی ہے، وہ اگر گناہ کا کام یا کوئی غلط کام کررہا ہے تو تمہارے دل میں سے جرائت پیدانہ ہو کہ جب وہ عالم سے کام کررہاہے تو ہم بھی سے کریں گے۔ ذرا سوچو کہ اگر وہ عالم جہنم کے راہتے پرجار ہاہے تو کیا تم بھی اس کے پیچھے جہم کے رائے پرجاؤگے؟ وہ اگر آگ میں کود رہاہے تو کیاتم بھی کود جاؤ گے؟ ظاہر ہے کہتم ایسانہیں کروگے، پھر کیا وجہ ہے کہ گناہ کے کام میں تم اس کی اتباع كررب بو؟ الم كاعمل معتبر جونا ضرورى تهيس اس وجہ سے علمائے کرام نے فرمایا ہے کہ وہ عالم جوسچا اور صحیح معنی میں عالم ہو، اس کافتوی تومعتبر ہے، اس کا زبان سے بتایا ہوا مسلد تومعتبر ہے، اس کاعمل معتبر ہونا ضروری نہیں۔ اگر وہ کوئی غلط کام کررہاہے تو اس سے پوچھو کہ بیہ کام جائز بے پانہیں؟ وہ عالم یہی جواب دے گا کہ بیمل جائز نہیں، اس کیے تم اس کے بتائے ہوئے مسئلے کی اتباع کرو، اس کے عمل کی اتباع مت کرو، لہذا بہ کہنا کہ فلال کام جب اتنے بڑے بڑے علاء کررہے ہیں تو لاؤ میں بھی بیہ کام کرلوں، بیہ استدلال درست نہیں، اس کی مثال توالی ہے، جیسے کوئی شخص بیہ کیے کہ اتنے بڑے بڑے لوگ آگ میں کود رہے ہیں، لاؤ میں بھی آگ میں کود ٢٣۵

علاء کی توہین ہے بچیں مؤعظ عماني جلد پیچهارم جاؤں۔ جیسے بیطرز استدلال غلط ہے، اس طرح وہ طرز استدلال بھی غلط ہے، اس لیے حضور اقد سفان اللہ بن فرمایا کہ عالم کی لغزش کی اتباع مت کرو۔ 1 ا الم سے برگمان نہ ہونا جا ہے بعض لوگ دوسری غلطی میہ کرتے ہیں کہ جب وہ کسی عالم کو کسی غلطی میں یا گناہ میں مبتلا دیکھتے ہیں تو بس فوراً اس سے قطع تعلق کر لیتے ہیں اور اس سے بد گمان ہو بیٹھ جاتے ہیں اور بعض اوقات اس کو بد نام کرنا شروع کردیتے ہیں کہ یہ مولوی ایسے ہی ہوتے ہیں اور پھر تمام علمائے کرام کی توہین شروع کردیتے ہیں کہ آج کل کے علاءتو ایسے ہی ہوتے ہیں۔اس حدیث کے دوسرے جملے میں حضور اقدس مل الشارية في اس وجد كى ترديد فرما دى كداكركونى عالم كناه كاكام كرر با ہے تو اس کی وجہ سے اس سے قطع تعلق مت کرو، کیوں؟ 🛞 علاءتمہاری طرح کے انسان ہی ہیں اس کیے کہ علاء بھی تمہاری طرح کے انسان ہیں، جو گوشت ہوست تمہارے یاس ہے، وہ ان کے پاس بھی ہے، وہ کوئی آسان سے اترے ہوئے فرشتے نہیں ہیں، جو جذبات تمہارے دل میں پیدا ہوتے ہیں، وہ جذبات ان کے دل میں بھی پیدا ہوتے ہیں، نفس تمہارے پاس بھی ہے، ان کے پاس بھی ہ، شیطان تمہارے پیچیے بھی لگا ہوا ہے، ان کے پیچیے بھی لگا ہوا ہے، نہ وہ ا مناہوں سے معصوم ہیں، نہ وہ پنج بر ہیں اور نہ وہ فرشتے ہیں، بلکہ دہ بھی اس دنیا کے باشندے ہیں اور جن خالات سے تم گزرتے ہو، وہ بھی ان حالات سے گزرتے ہیں، لہذا بیتم نے کہاں سے سمجھ لیا کہ وہ گناہوں سے معصوم ہیں اور ان 4 M Y

موالط عماني علاء کی تو این سے بچیں بلدين سارم M ے کوئی گناہ سرز دنہیں ہوگا اور ان سے تجھی غلطی نہیں ہوگی، اس لیے کہ جب وہ انسان ہیں تو بشری تقاضے سے تبھی ان سے غلطی بھی ہوگی تبھی وہ گناہ بھی کر س ے، لہذا اس کے گناہ کرنے کی وجہ سے فوراً علماء سے برگشتہ ہوجانا ادر ان کی طرف سے بدگمان ہوجانا صحیح نہیں، اس لیے حضور اقدس مل الا بی نے فرمایا کہ فورا اس سے قطع تعلق مت کرو، بلکہ اس کے واپس آنے کا انتظار کرد، اس لیے کہ اس کے پاس علم سیح موجود ہے، امید ہے کہ ان شاء اللد کس وقت لوٹ آئے گا۔ 🔬 علاء کے حق میں دعا کرو اور اگر اس کے لیے دعا کروکہ یا اللہ! فلال شخص آب کے دین کا حامل ہے، اس کے ذریع ہمیں دین کاعلم معلوم ہوتا ہے، یہ بے چارہ اس گناہ کی مصیبت میں پچنس گیاہے، اے اللہ ! اس کو اپنی رحمت سے اس مصیبت سے نکال دیجیے۔ اس دعائے کرنے سے تمہارا ڈبل فائدہ ہے: ایک دعاکرنے کا تواب ملے گا، دوسرے ایک مسلمان کے ساتھ خیر خواہی کرنے کا تواب اور اگر تمہاری بید دعا قبول ہوگئ توتم اس عالم کی اصلاح کا سبب بن جاؤگے، پھراس کے نتیج میں وہ عالم جتنے نیک کام کرے گا وہ سب تمہارے اعمال نامہ میں بھی لکھے جائیں گے، لہذا بلا وجہ دوسروں سے بیہ کہ کرسی عالم کو بدنام کرنا کہ فلاں بڑے عالم بنے پھرتے ہیں، وہ توبہ حرکت کررہے تھے، اس سے چھ حاصل نہیں، اس سے تمہیں کوئی فائد ہنہیں پہنچے گا۔ عالم بعل بھی قابل احترام ہے دوسری بات بیر ہے کہ حضرت مولا نااشرف علی صاحب تھا تو ی راجد فرمات YML

یلہ، کی تو بین ہے بچیں

مواخط عماني ہیں کہ عالم کو توخود چاہیے کہ وہ باعمل ہو،لیکن اگرکوئی عالم بے عمل بھی ہے توجسی وہ THE -عالم ابن علم کی وجہ سے تمہارے لیے قابلِ احترام ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کو علم دیا ہے، اس کاایک مرتبہ ہے، اس مرتبہ کی وجہ سے وہ عالم قابل احترام بن گیا، جیا کہ والدین کے بارے میں اللہ تعالٰی نے فرمایا کہ \_\_\_\_ وَإِنْ جَاهَ لِكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ فِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ

فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعُمُ وْفَا<sup>رْ(1)</sup>

اگر دالدین کافر اور مشرک بھی ہوں تو کفر اور شرک میں توان کی بات مت مانو، لیکن دنیا کے اندر ان کے ساتھ نیک سلوک کرو، اس لیے کہ ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مال باپ ہونے کا شرف حاصل ہے، وہ بذات خود قابل تحریم اور قابل تعظیم ہیں، تمبارے لیے ان کی اہانت جائز نہیں۔ ای طرح اگر ایک عالم ب ممل بھی ہو اس کے حق میں دعا کرو کہ یا اللہ! اس کو نیک عمل کی توفق دے نہ کہ تکی اس کی بڑملی کی دجہ سے اس کی تو ہین مت کرو۔ حضرت قعانوی رائی ہے ناہ سے نظاب کرتے ہوئے فرماتے کہ نراعلم کوئی چیز نہیں ہوتی، جب سک اس کی ماتھ مل نہ ہو، لیکن سی محل خاص کے دیرا معمول سے ہے کہ جب سک اس گوئی خالم آ تا ہے تو اس کے بارے میں محصر معلوم ہو کہ یہ قلان خلطی کے اندر چہتا ہن اس کی باد جود اس کے بارے میں محصر معلوم ہو کہ یہ قلان خلطی کے گر مز ت کرتا ہوں اس کے بارے خلم کی دجہ سے اس کا اکرام کرتا ہوں اور اس گر مز ت کرتا ہوں ۔

المعلم محمو المعلق قائم ركهو

لېدا يه يو پنگر آكرنا اور علاء كو بدنام كرت تجرنا كه ار ميان ! آج كل (١) سور ةلقران (١٥).

مواطقاتي

· Le y el

علاء کی تو ہین سے بچیں

کے مولوی سب ایسے ہی ہوتے ہیں، آج کل کے علماء کا توبہ حال ب ..... بہ بھی موجودہ دور کا ایک فیشن بن گیا ہے۔جولوگ بے دین ہیں، ان کا توبیط زِعمل ہے ہی، اس لیے کہ ان کو معلوم ہے کہ جب تک مولوی اور علماء کو بدنا منہیں کریں ے، اس وقت تک ہم اس قوم کو گمراہ نہیں کر سکتے، جب علماء سے اس کارشتہ توڑدیں گے تو پھر بیاوگ ہمارے رحم وکرم پر ہوں گے، ہم جس طرح چاہیں گ، ان کو گمراہ کرتے پھریں گے۔ میرے والدِ ماجد رطیقہ فرمایا کرتے تھے کہ جب گلّہ بان سے بکریوں کا رشتہ توڑ دیا تو اب بھیڑیے کے لیے آزادی ہوگئی کہ وہ جس طرح چاہے بکریوں کو پھاڑ کھائے، لہٰذا جولوگ بے دین ہیں، ان کا تو کام ہی بیہ ہے کہ علماء کو بدنام کیا جائے، لیکن جولوگ دیندار ہیں، ان کابھی فیشن بتا جارہا ہے کہ وہ بھی ہر وقت علاء کی توبین اور ان کی بے وقعتی کرتے پھرتے ہیں کہ ارے صاحب! علماء کا توبیہ حال ہے۔ان لوگوں کی مجلسیں ان باتوں سے بھری ہوتی ہیں، حالانکہ ان باتوں سے کوئی فائدہ نہیں، سوائے اس کے کہ جب لوگوں کو علاء سے بدخن کردیا تو اب تمہیں شریعت کے احکام کون بتائے گا؟ اب تو شیطان ہی تمہیں شریعت کے مسائل بتائے گا کہ بی حلال ہے، بی حرام ہے، پھرتم اس کے پیچھے چلو کے اور گراہ ہوجاؤ کے، لہذا علاء اگرچہ بعل نظر آئیں، پھر بھی ان کی اس طرح توبین مت کیا کرد، بلکہ ان کے لیے دعا کرو۔جب تم اس کے حق میں دعا کرو گے تو علم تو اس کے پاس موجود ہے، تمہاری دعا کی برکت سے ان شاء اللہ ایک دن وہ ضرور سیج رائے پرلوٹ آئے گا۔ ایک ڈاکو پیرین گیا

حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی رطنی ایک مرتبہ اپنے مریدین سے فرمانے

179

علماء کی توہین ہے بچیں

بلد بن ام

مواغط عماني

TIP:

\_\_\_\_

لگے تم کہاں میرے پیچھے لگ گئے، میراحال تواس پیر جیسا ہے جو حقیقت میں ایک ڈاکو تھا، اس ڈاکونے جب بیہ دیکھا کہ لوگ بڑی عقیدت اور محبت کے ساتھ پروں کے یاس جاتے ہیں، ان کے یاس ہدیے، تحف لے جاتے ہیں، ان کا ہاتھ چومتے ہیں، بی تو اچھا پیشہ ہے، میں خواہ مخواہ راتوں کو جاگ کر ڈاکے ڈالتا ہوں، پکڑے جانے اور جیل میں بند ہونے کا خطرہ الگ ہوتا ہے، مشقت اور تکلیف علیحدہ ہوتی ہے، اس سے اچھا ہی ہے کہ میں پیر بن کر بیٹھ جاؤں، لوگ میرے یاں آئیں گے، میرے ہاتھ چومیں گے، میرے یاں ہدیے، تحف لائیں گے، چنانچہ بیہ سوچ کراس نے ڈا کہ ڈالنا چھوڑ دیا اور ایک خانقاہ بنا کر میٹھ گیا، کمی تبیح لے لی، لمبا کرتہ پہن لیا اور پیروں جیسا حلیہ بنالیا اور ذکر اور تبیح شروع کردی۔جب لوگوں نے دیکھا کہ کوئی اللہ والا بیٹھا ہے اور بہت بڑا پیر معلوم ہوتا ہے، تو لوگ اس کے مرید بنا شروع ہو گئے، یہاں تک کہ مریدوں کی بہت بڑی تعداد ہوگئی، کوئی ہدیہ لار ہاہے، کوئی تحفہ لار ہاہے، خوب نذرانے آ رہے ہیں، کوئی ہاتھ چوم رہاہے، کوئی پاؤں چوم رہا ہے، ہر مريد کو خصوص ذکر بتاديد کہ تم فلال ذکر کرو، تم فلال ذکر کرو، اب ذکر کی خاصیت بیر ہے کہ اس کے ذریع اللد تعالی انسان کے درجات بلند فرماتے ہیں، چونکہ ان مریدوں نے اخلاص کے ساتھ ذکر کیاتھا، اس کے نتیج میں اللہ تعالی نے ان کے درجات بہت بلند فرمادیے ادر کشف دکرامات کا اونچا مقام حاصل ہو گیا۔

المجام مريدين كى دعاكام آئى

ایک روز مریدین نے آپس میں گفتگو ککہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں تو اس مرتبہ تک پہنچا دیا، ہم ذرایہ دیکھیں کہ ہمارا کینخ سس مرتبے کا ہے؟ چنانچہ انہوں نے

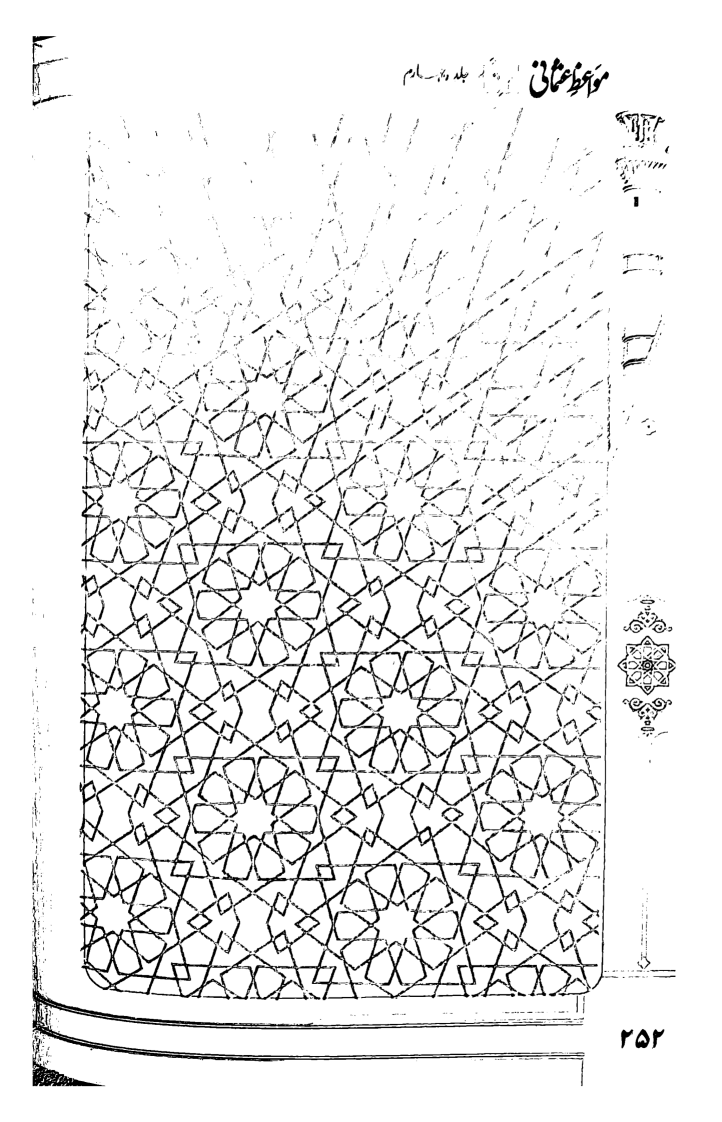
10+

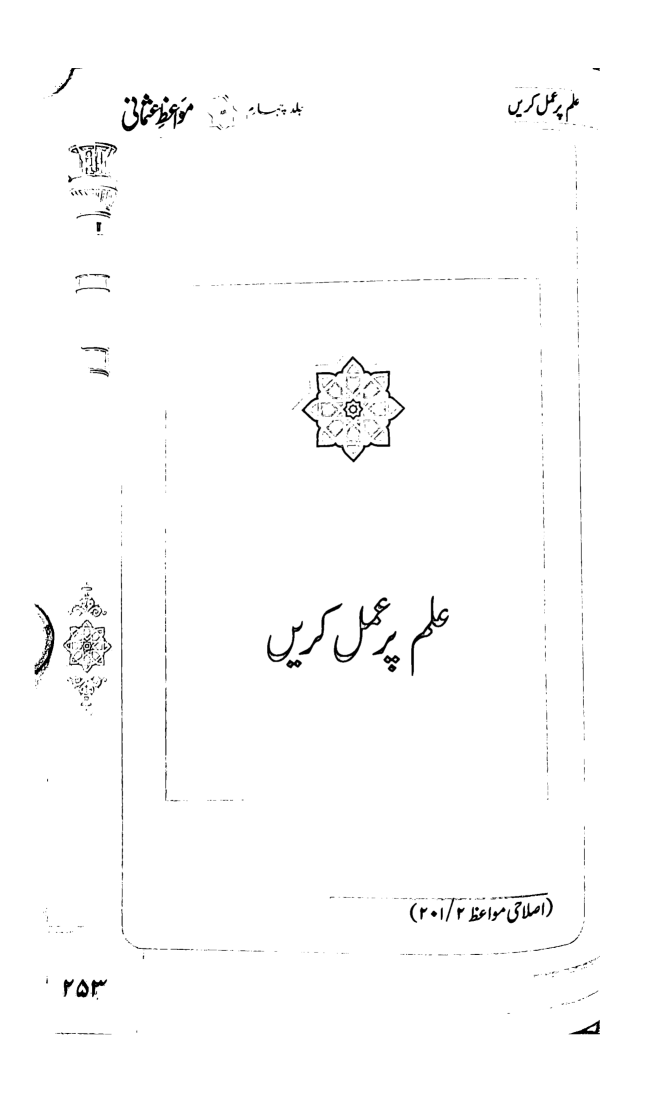
مواطعتاني بلديذ بارم

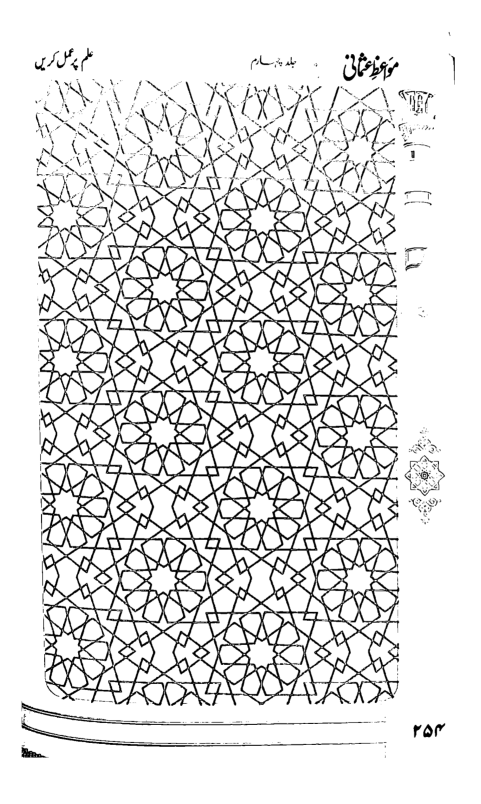
101

علام کی تو این ہے بحیس

NIP مراقبہ کرکے کشف کے ذریعے اپنے شیخ کامر تبہ معلوم کرناچا پا،لیکن جب مراقبہ کیا تو شیخ کا درجہ کہیں نظر ہی نہیں آیا، آپس میں مریدین نے مشورہ کیا کہ شاید ہمارا شیخ اتنے اونے مقام تک پہنچا ہوا ہے کہ ہمیں اس کی ہوا تک نہیں لگی، آخر کار جا کر شیخ سے ذکر کیا کہ حضرت! ہم نے آپ کا مقام تلاش کرنا چاہا، مگر آپ تو اتنے اونے مقام پر ہیں کہ ہم وہاں تک نہیں پہنچ پاتے۔ اس وقت شیخ نے اپن حقیقت ظاہر کردی اور روتے ہوئے اس نے کہا کہ میں تمہیں اپنا درجہ کیا بتاؤں، میں تو اصل میں ایک ڈاکو ہوں اور میں نے دنیا کمانے کی خاطر بیر سارا دھندا کیا تھا، اللہ تعالی نے ذکر کی بدولت تمہیں اونے اونے مقام عطا فرما دیے اور میں تو اسفل السافلين مي جوب بتمهين ميرا مرتبه كهال ملح كا؟ مين تو داكواور چور بون، میرے یاس تو کچھ بھی نہیں ہے، اس لیے میرے یاس سے بھاگ جاؤ اور کس دوس بیر کو تلاش کرو، جب شیخ کے بارے میں سے باتیں سنیں تو ان سب مریدوں نے آپس میں مل کر اپنے شیخ کے لیے دعا کی کہ یا اللہ! یہ چور ہو یا ڈاکو ہو،لیکن یااللہ! آپ نے ہمیں جو کچھ عطا فرمایا ہے، وہ اس کے ذریعے عطا فرمایا ب، اے الله! اب آب اس كى بھى اصلاح فرما ديجيے اور اس كا درجه بھى بلند کرد بیجیے، چونکہ وہ مریدین مخلص ستھ اور اللہ والے شھے، ان کی دعا کی برکت سے اللہ تعالیٰ نے اس کوبھی بخش دیا اور اس کوبھی بلند درجہ عطا فرمادیا۔ بہر حال! کبھی کسی عالم کے بارے میں کوئی غلط بات سنو تو اس کو بدنام كرنے كے بجائے اس كے ليے دعاكرنى جاہے۔اللد تعالى ہم سب كوان باتوں یر ممل کرنے کی توفیق عطافر مائے ، آمین ۔ وآخردعوانا ان الحمد بله دب العالمين 创作







علم يرحمل كري موزطعتاني براينه ارَجرا ارَجْم علم يثمل كريں نَحْبَكُ لأَ وَنُصَلِّى عَلَى رَسُوْلِهِ الْكَرِيْ ٱمَّابَعُدُ! فَأَعُوْذُبِاللَّهِ مِنَ الْشَّيْطَانِ الْرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللَّهِ الْرَّحْمَٰنِ الْرَّحِيْمِ نَاكَيْهَا الَّنِيْنَ امَنُوا عَلَيْكُمُ ٱنْفُسَكُم<sup>َ</sup> لَا يَضُرُّكُمُ مَن ضَلَّ إِذَا اهْتَرَايْتُمْ (1) بزرگوں کافیض بزرگانِ محترم، برادرانِ عزيز! اس وقت آپ کے مدر سے میں حاضری سے اصل مقصد سے تھا کہ اپنے بزرگوں اور احباب سے ملاقات ہوجائے، لیکن محترم برادرم مولانا محمد حنیف صاحب مدخلاء نے فرمایا چند گزارشات پیش کروں اور طلبہ کو پھی تصبیحتیں کروں۔ <sup>(1)</sup> سورة المائدة آيت (١٠٥), 100

ىلم يرقمل كريں مواغط عماني de vie de میں نے ان سے کہا نفیجت کے مفید ہونے اور مؤثر ہونے کے لیے ضروری ہے کہ نصیحت کرنے والا، جن کونصبحت کی جارہی ہے، ان سے مرتبے میں بلند ہو۔ ان ہزرگوں کے سامنے مجھ جیساحقیر کیا نصیحت کرے،لیکن اپنی طالب علم برادری میں ایک بات مشہور ہے اور وہ تکرار ہے، یعنی اساتذہ اور بزرگوں سے جو بات سی ہو، اس کواپنے ساتھیوں کے سامنے سنادیں، بی تکرار ہے، تو میں نے سوچا کہ تھوڑا تکرار ہوجائے، تا کہ دونوں کو فائدہ ہو جائے، اللہ تعالٰی ہماری اس نیت کو قبول فرمائے، آمین۔ جو پھر عرض کروں گا، اینے بزرگوں سے سن ہوئی کروں گا۔ اینے یلے تو کوئی چز ہی نہیں۔ ایک آیت کریمہ ذہن میں آگئ ہے، اس کے بارے میں بزرگوں سے سنا ہے، اس کو آپ کے سامنے پیش کرنے کی کوشش کروں گا۔ اللہ تعالی صح بیان کرنے کی توفیق عطا فرمائے، آمین۔ ا عالمی پریشانی کاعلاج حقیقت بد ہے کہ اگر غور کی نگاہ سے دیکھا جائے تو بہ آیت کریمہ ہمارے موجودہ دور کی تمام پریشانیوں کا واحد علاج ہے۔ ایک سوال جو اکثر وبیشتر ہارے ذہنوں میں بھی پیدا ہوتاہے اور دوسرے لوگ بھی یو حصے ہیں، وہ سے کہ عالم اسلام انڈونیشا سے لے كرمراكش تك كا پھيلا ہوا خطہ زمين جس كو اللد تعالى نے اس طرح جوڑا ہوا ہے کہ آپ دنیا کے نقشے پرنظر ڈال کر دیکھیں تو رباط سے الے کر جکارتہ تک ایک زنجیرہ، جس میں اسرائیل جیسی صرف ایک آدھ اجنبی د بوار حائل ہے، اس کے سوامسلمان ممالک میں کوئی فاصلہ ہیں اور اگر تعداد کے 201

علم يرعمل كري بلدين سام المراجع موافظ فتمانى اعتبار سے دیکھیں توجتنی تعداد آج مسلمانوں کی ہے، اتن کبھی نہیں ہوئی ادر جتنے NP وسائل (مالی اعتبارے، قدرتی وسائل کے اعتبارے اور علم وہنر کے اعتبارے) آج مسلمانوں کے پاس ہیں، تاریخ میں تبھی مہیانہیں ہوئے اوردنیا کی اہم ترین شاہراہیں، مثلاً نہر سوئیز وغیرہ تمام مسلمانوں کے قبضے میں ہیں، اگرغیر مسلموں کے لیے ان کو بند کردیا جائے توان کا عرصۂ حیات تنگ ہوجائے۔ امریکہ ہویا برطانیہ دنیا میں سب سے زیادہ تیل مسلم ممالک میں پیدا ہوتا ہے، جس کو آج کی اصطلاح میں زرِّ سیال کہا جاتا ہے، اتنا تیل پیدا ہوتا ہے کہ انگریزی میں بد مقولہ مشہور ہو گیا ہے کہ جہاں مسلمان ہیں، وہاں تیل ہے۔ اس کے باوجود ہر جگہ بٹائی بھی مسلمان ہی کی ہورہی ہے اور ذلیل بھی دنیا میں یہی ہور ہاہے۔ دیکھیں! بوسنیا میں کیا ہور ہا ہے؟ تشمیر ہو یا صومالیہ، الجزائر ہو یا تیونس، سب جگہ مسلمانوں کا عرصۂ حیات تنگ کیا جارہا ہے۔ صرف جماعتیں کافی نہیں دوسری طرف دیکھیں کہ کتنی تنظیمیں اور جماعتیں اصلاح حال کے لیے اٹھ کھڑی ہوئی ہیں۔ یورے عالم اسلام میں انڈونیشیاسے لے کرالجزائر تک اور اس کے علاوہ پاکستان میں ہی دیکھ کیجیے کہ اگر جماعتوں کا سروے کہا جائے تو یقینا لاکھوں میں ہوں گی، گلی گلی میں جماعت بن ہوئی ہے اور کوئی علاقہ خال فہیں۔ اغراض ومقاصد دیکھوتو دنیا بھر کی جو اچھائیاں تصور میں آسکتی ہیں درج ہوں گی۔ پچھ جماعتیں تو ایس بیں جن کانام صرف لیٹر پیڈ پر ہے، ان کے علاوہ سچھ کام بھی کررہی ہیں، کیکن جو برائی کا سیلاب روز بروز بڑھ رہاہے، اس میں کوئی کمی نظر نہیں آتی۔ اب اس مدر سے کی چار دیواری میں دیکھیں کہ کیا حال 102

جد جهام مخطعتان علم پرعمل کریں ظاہر ہوتا ہے کہ ایسا آدمی جب اصلاح کا حجنڈا لے کر کھڑا ہوتا ہے تو شور محا کر بیٹھ جاتا ہے اور اس کی آواز ایک کان سے داخل ہو کر دوسرے کان سے نگل جاتی ہے اور دوسری طرف جو اپنی اصلاح کرکے بات کرتا ہے تو اس کی بات صرف کان سے ظرا کر واپس نہیں آتی، بلکہ سیدھی کان کے راتے دل میں اتر جاتی ب- اب ہمارا حال بد بے کہ ساری برائیاں جو معاشرے میں ہیں، سب کا تذکرہ کرتے ہیں،لیکن تبھیٰ بیہ خیال نہیں آتا کہ ان برائیوں میں سے میرے اندر بھی کوئی برائی یائی جاتی ہے کہ ہیں، دوسروں کی برائیوں کودور نہیں کرسکتا تو کم از کم اپنی برائی کو دور تو کرسکتا ہوں، اس طرف ذہن نہیں جاتا۔ اس کے بارے  $\widehat{\phantom{a}}$ میں بی کریم سائن المائے نے ارشاد فرمایا: «مَنْقَالَ هَلَكَ النَّاسُ فَهُوَ أَهَلَكُهُم "<sup>(1)</sup> جو تحض میہ کہے کہ دنیاہلاک ہوگئ وہ خود تباہ ہوا۔ ال لیے کہ وہ اپنے آپ کوصاف سمجھتاہے اورا پن اصلاح کی فکر کے بغیر ساری دنیا کو گمراه سجحتا ہے۔ یاد رکھیں! اگر اصلاح کی فکراللہ یاک ہمارے دل میں پیدا کردے تو دوسردل کے عیب بھی اپنے عیبوں کے سامنے بے حقیقت معلوم ہوں گے، پھر اس صورت میں انسان کے منہ سے جو بات نکلتی ہے، وہ دل سے تکلق بے اور وہ اللہ کی رضا کے لیے ہوتی ہے۔ ہارا حال یہ ہے کہ ہاری دومت وہلینے اس لیے برگ وبارنہیں لارہی کہ ہم نے اپنی اصلاح کی فکر چھوڑ دی ہے۔ ذراغور فرمائیں کہ ہم نور الایضاح سے لے کر صحیح بخاری تک فقہ دحدیث کی تمام كتب پڑھتے ہيں، بتائيں كتنے پر عمل ہور ہا ہے؟ (۱) صحيح مسلم ۲۰۲٤ (۲۱۲۳). 69

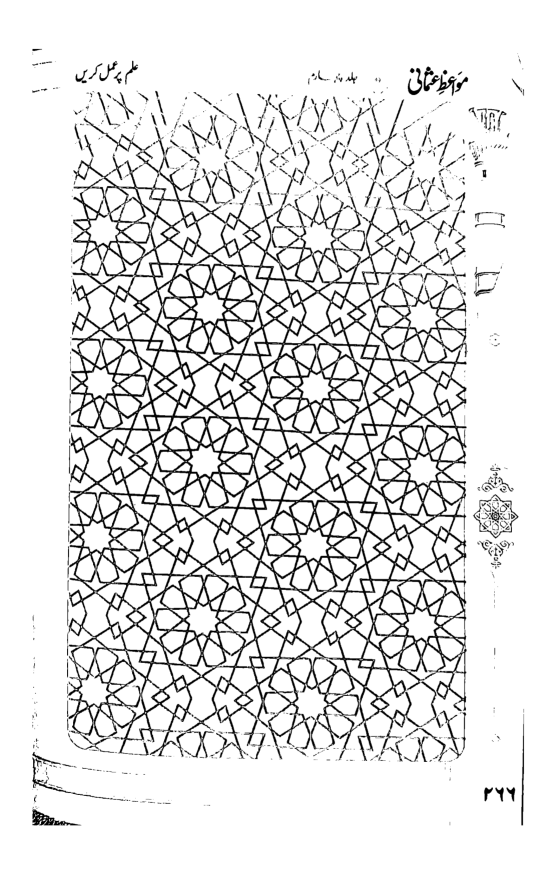
علم پرهمل کريں مواعظ عماني بلد جهارم الماب كري میرے والدِ محترم مولانامفتی محمد شفیع صاحب رہتیایہ فرماتے تھے کہ تاجر برادری سال میں ایک دن اپنی تجارت بند کرتی ہے، تا کہ سال بھر کی تجارت کا حساب کتاب کریں اور معلوم کریں کتنی آمدنی ہوئی اور کتنا خرچ ہوا۔ اس طرح ہمیں بھی حساب کرنا چاہیے کہ سال بھر کتنا پڑھا اور کتنے پر عمل کیا اور کیا تبدیلی آئی؟ کہیں ایسا تونہیں کہ "جَآءَحِمَارْصَغِيرْوَرَجَعَ حِمَارْكَبِيْرْ" . ر\_\_\_ · جَهِوٹا گدھا آیا تھا اور بڑا گدھا بن کر چلا گیا'' ا الله علم سے مقصود عمل ہے حضرت ابوقلابه رايشي جوبر بامام، متقى اوربر بصوفى عالم تتصافر مات بی که جب کوئی حدیث سنوتوکسی نه کسی وقت اس یر عمل کرلو۔ (1) "وَلَاتَكُنْ هَـمتُكَ أَنْ تُـحَدِثَ بِهِ النَّاسَ "(1) ادر ایسا نہ ہو کہ کوئی بات معلوم ہو، کیکن سوچا کہ کسی تقریر میں سنائیں گے یا کسی مجمع میں سنائیں گے۔ ہمارے حضرات اکابر علماء دیو بند کی خصوصیت کیا ہے؟ اور دارالعلوم کا کیا امتیاز تھا؟ دنیا میں بڑے بڑے تحقیق ادارے ہیں، جن کا پہلے ہم نام سنتے تھے المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقى ص ٣٢٩ (٥٢٧) طبع دار الخلفاء الكويت-وجامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر ٧٠٨/١ (١٢٧٩) طبع دار ابن الجوزى-270

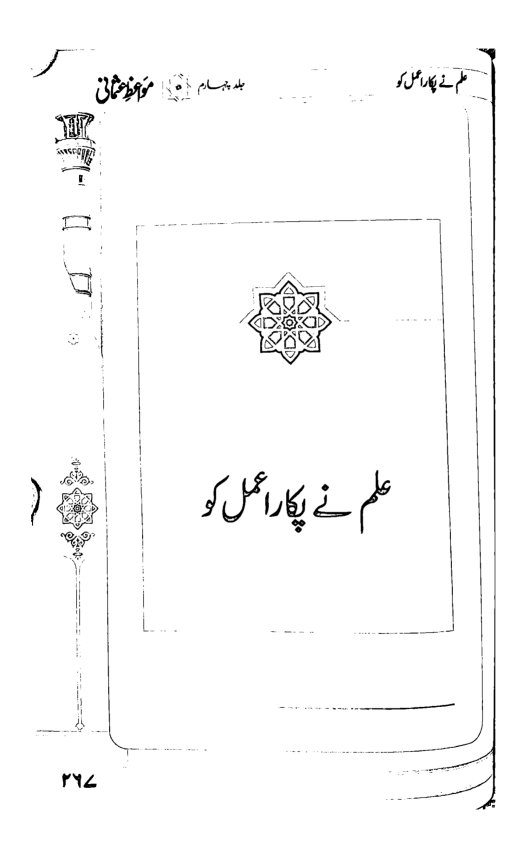
مواجعاتي علم يرعمل كريں MIT اور اب الله تعالیٰ نے وہ مجھے دکھادیے ہیں، واقعتۂ علم وہنرکے اعتبارے اعلیٰ سے اعلیٰ ادارے نظر آئیں گے۔ عالم اسلام کو چھوڑ ہے، مغربی ملکوں میں متشرقین بیٹے ہیں جو اسلام کے متعلق کتابیں لکھ رہے ہیں ادران میں ایک ایک اہم کتب کا حوالہ دیتے ہیں کہ ان کے نام تک آپ نے نہیں نے ہوں گے،لیکن بہ سارے علوم محض علم دانستن کے معنی میں بے حقیقت وبے روح ہیں۔ دارالعلوم دیوبند کی پیخصوصیت ہے کہ علم دختیق کے ساتھ اس کا ہر آدمی بیہ چاہتا ہے کہ جو علم میں حاصل کروں، وہ میری زندگی میں رچ بس جائے۔ 🛞 دارالعلوم ديوبند کاامتياز میرے دادا مولا نا يسين صاحب را ي دارالعلوم ديوبند ك پراف حضرات میں سے تصاور فرماتے تھے کہ میں نے دارالعلوم کا ایسا زمانہ بھی دیکھا ہے جس میں شیخ الحدیث سے لے کر ایک ادنیٰ دربان تک ہر شخص ولی اللہ تھا۔ اس دور کے مارے میں کہا گیا ہے کہ · درمدرسه خانقاه دیدم' رات کواسا تذہ باطلبہ کے مروں میں جاؤ تومعلوم ہوتا کہ عبادت گزار اور زاہد جمع ہیں اور دن کو جاؤتو' فال الله و قال الرسول'' کی آوازیں گونج رہی ہیں۔ احتياط المس كمتح بي حضرت شیخ الحدیث رطیقیہ نے اپنی آپ بیتی میں حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب مہتم دارالعلوم دیو بند کا ایک دا قعہ لکھا ہے کہ حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب رطق یہ مدرسہ کے چندہ کے لیے دبلی تشریف لے گئے اور دہاں تین 11

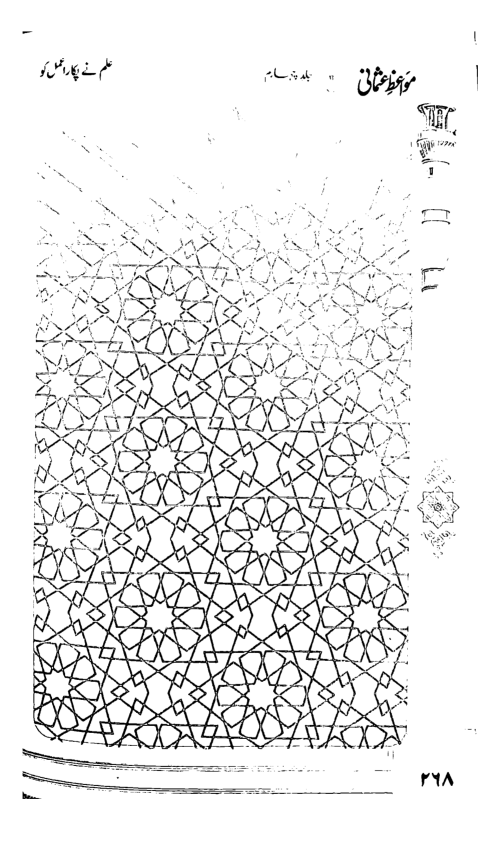
علم يرعمل كريں مواطوعمان ، بلد بب ارم سوروبے چندہ ہوا۔ اُس زمانے کے تین سوروبے اِس زمانہ کے تین لاکھ سے کم نہیں تھے۔ راتے میں کسی ظالم نے چوری کر لیے تو مولا نا بڑے پریشان ہوئے اور اینا سارا اثاثہ مدرسہ میں فروخت کر کے تاوان اداکرنے کے لیے رقم اکٹھی کی، جب لوگوں نے دیکھا کہ مولانا رطین سارا اثاثہ مدرسہ میں داخل کراکے فقروفا قہ میں مبتلا ہوجا نمیں گے، حالانکہ یہ امانت تھی اور ان ہے کوئی تعدّ ی نہیں ہوئی، لہذا شرعاً ان پر کوئی تاوان واجب نہیں تھا، تو لوگوں نے حضرت مولانا Ľ گنگوہی دلیٹیج کے پاس اس بارے میں خط لکھا، حضرت گنگوہی دلیٹیچ نے حضرت مولانا حبيب الرحن وطني المحمد ياس خط لكها كه آب سے كوئى قصور نبيس ہوا، لہذا  $\hat{\mathbf{C}}$ شرعاً آب يركونى تاوان بيس آتا، جب يدخط آيا تو مولانا فرمايا كه داه داه! حضرت گنگوہی دلیٹیلیہ نے ساری فقہ میرے لیے پڑھی تھی۔ اس کے آگے جو مات فرمائی، وہ ان ہی کے مقام کی بات ہے۔فرمایا کہ حضرت گنگوہی صاحب رہنے تیہ مئلہ تو آپ نے بتادیا ذرا اپنے دل پر ہاتھ رکھ کر دیکھیں اگر آپ کے ساتھ یہ معاملہ پیش آتا تو آپ کیا کرتے؟ یعنی ان کو بیہ یقین تھا کہ اگر حضرت کُنگوہی رکھتیہ کے ساتھ بیدوا قعہ بیش آتا تو وہ بھی تاوان دیے بغیر چین سے ہرگز نہ بیٹھتے۔ یہ تھے علائے دیوبند، جن کی طرف ہم اپنے آپ کو منسوب کرتے بی - بدایک واقعه نہیں، بلکہ ان حضرات کی بوری زندگی کا ایک ایک عمل، ایک ایک حرکت دین میں رچی کبی ہوئی تھی۔ 🔅 جم دردی اورایثار حضرت مولا ناسید اصغر سین صاحب رایشجیه میرے والد ماجد رکھنجیہ کے استاد تھے اور حفرت میاں صاحب کے نام سے مشہور تھے۔ میرے والد صاحب فرماتے تھے کہ

علم پر کس کریں بدر ام المراجع مواطوعان M "ایک دن میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ کیا مکان بنا ہوا ہے اور جب بارش آتی ہے تو وہ کرجاتا ہے اور حضرت میاں صاحب راد علیہ مجمعی کوئی چیز بنواتے ہیں ادر مجھی کوئی، میں نے عرض کیا حضرت! آب ایک بار اس کو یکا کیوں نہیں بنالیتے ؟ تو حضرت نے کہا: "واہ! محمد شفیع تم نے توعقل کی بات کی ہے، ہم تو بوڑ سے ہو گئے ہیں اور ہاری سمجھ میں یہ بات نہیں آئی'، میں نے عرض کیا: "حضرت! آپ ناراض ہو گئے ہیں، مجھ سے غلطی ہو گئ . ہ، معاف فرمادین'، پھر حفرت مجھے ساتھ لے کر دروازہ سے باہر نکل گئے اور فرمایا: "دیکھو! اس گلی کے ایک کونے سے دوسرے کونے تک کوئی مکان ایک ب جب میرے پڑوں میں کوئی مکان یکا نہ ہوتو میں کیے لگا مكان بتالول'؟ ہارے علائے دیوبند کابد ایک واقعہ نہیں ہے، اللہ تبارک وتعالی نے ان میں سے ہر مرفرد کو ایک الگ صفت عطافر مائی ہے جو صحابہ کرام ری اللہ عن کے زمانہ کی یاد تازہ کرتی ہے۔ بزرگوں کے حالات ضرور پڑھا کریں، کیونکہ علم برائے علم کوئی چرنہیں، لہٰذاعلم کواپنی اصلاح کا ذریعہ بنانے کی کوشش کریں۔ 🐼 حضرت نانوتوی را شی کے علوم حضرت نا نوتوی رہایتی کو دیکھیے کہ جن کے بارے میں حضرت تھانوی رلیٹی فرماتے ہیں کہ میں ان کی کتابوں کے پڑھنے سے محروم رہتا ہوں، اس لیے کہ 272

علم يعمل لري مواخط عماني تھوڑی دیرتک سمجھ آتی ہے،لیکن جب وہ ملاءِ اعلٰی تک چنچ جاتے ہیں اور ایس یا تیں کرتے ہیں جومیری سجھ سے بالاتر ہوتی ہیں تو بغیرتکلم کے سمجھ میں نہیں آتی اور تکلم کا عادی نہیں ۔ غرض حضرت تھا نوی رہتی جسرت امداد اللہ مہا جر کلی رہتی ہے یاس گئے جو درس نظامی کے فاضل بھی نہیں تھے اوران کے پاس جا کر عرض کیا ~~··· که حضرت! ہماری اصلاح کریں۔ دوسری طرف حضرت گنگوہی التقطيد جیسے عالم بھی حضرت حاجی صاحب دلتھید کے یاس اصلاح کے لیے چلے گئے۔ ان دونوں سے کسی نے بوچھا کہ آپ حاجی صاحب کے پاس گئے ہیں جو پورے عالم بھی نہیں ہیں، حالانکہ ان کو جائے تھا کہ آپ کے پاس آتے، تو ان دونوں نے فرمایا کہ اس کی مثال الی بے کہ ایک محض وہ ہے جس نے گلاب جامن کھائی تونہیں ، لیکن اس کو گلاب جامن کی پوری تاریخ یاد ہو کہ فلال ملک میں بنتی ہے، فلال چیز سے بنتی ہے۔ اگر اس کو کہو کہ اس پر مقاله ککھ دیں تو وہ مقالہ ککھ دے گا اور ایک وہ ہے جس کو گلاب جامن کی تاريخ تونبيں آتى، كيكن كھاتا روز ب، ان ميں يے كون بہتر ب؟ ظاہر ب كه X. P. وہی بہتر ہے جس نے گلاب جامن کھائی ہو، تو ہماری مثال ایس ہے کہ جو علوم یر ہ رہ ج تھے، وہ لفظی تھے اور حروف دنقوش تھے اور جب ان کی خدمت میں گئے تو دہ حردف دنقوش روح بن گئے۔ اللدوالوں کے پاس کیاملتا ہے؟ یہ حاصل ہوتا ہے اللہ دالوں کے پاس جانے سے پتا نہیں لوگوں نے تصوف میں کیا کیا بدعات وخرافات داخل کردی ہیں اور مفروضے قائم کر لیے الل - مقيقت حال بد ب كد كم الله وال ي ياس جاكر اي دل وفس اور 246







مواطشان علم فے ایکاراعمل کو · Le gal 191 بالنشه ارتجز الزخيم علم نے پکاراعمل کو ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ نَحْمَدُه فَوَنَسْتَعِينُه وَنَسْتَغْفِرُه وَنُوْمِن بِه وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَتَهْدِيا اللهُ فَلَامُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّفْبِلْهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنُ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَهِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولانًا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ، صَلَّى اللهُ تعالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْهَا كَثِيرًا كَثِيرًا، أما بعد ! اللد تہارک وتعالی کے فضل وکرم سے اور ای کی تو فیق سے اتوار کے دن ہم لوگ يہاں جمع ہوجايا كرتے إي اور سالها سال سے بي معمول الحدللد چلا آتا ب بیچ میں میرے سی سفر کی وجہ سے یا بیاری کی وجہ سے یا سمی اور عارض کی وجہ 149

علم في الارامل كو مواجعاتي ، مسطد جسارم MA ے بھی تبھی ناغہ ہوتا رہا، لیکن جب کوئی عوارض نہ ہوں تو المدلللہ یہاں حاضری ی توفیق ہوجاتی ہے، آپس میں مل بیٹھتے ہیں، کچھ دین کی باتیں ہوجاتی ہیں۔ شروع میں حدیث کی کوئی کتاب پڑھلیا کرتے تھے، حدیث کی کچھ تشریح بوجاتي تقى، تبهى الك كتاب، تبعى دوسرى كتاب كجرحكيم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رہی ہے ملفوظات میں سے کچھ انتخاب بنیادی طور پر 📝 🕴 پڑھ لیتے تھے اور اس کی کچھ تشریح و توضیح میں کرلیتا تھا۔ سوال یہ ہے کہ یہ کیوں ے؟ اس مجلس کا اور اس اجتماع کا، مل میشینے کا مقصد کیا ہے؟ اگر یہ کوئی رسی اجتماع ہے، کوئی رکی درس ہے، تو بہت کچھ ہوتے رہتے ہیں، رکی اجتماعات بھی ہوتے . ہیں، رمی تقریب بھی ہوتے ہیں، ری تقریر یں بھی ہوتی ہیں، بانات بھی ہوتے ہی، لیکن اس کا کیا مقصد ب؟ یہاں دارالعلوم کے اندر الحمدللد منج ب شام تک قرآن وحدیث اوراسلامی علوم اور ای کی درس وتدریس کا سلسله چل رہا ہے اور چھ گھنٹے روزانہ دین کے علوم کا درس ہوتا ہے اور بعض اوقات چھ گھنٹے سے بھی زیادہ، راتوں کو بھی سبق ہوتا ہے۔ پھر یہ ہفتہ دار یہاں الگ سے جمع ہونے کا کیا حاصل؟ اس كا كيا مقصد؟ اس كو بحض كى ضرورت ب، الله تعالى اس كوضح سبحف كى ادراس پڑمل کرنے کی تو نیق عطا فرمائے، آمین۔ 🛞 بفتہ داری اصلاح مجلس کا مقصد بات دراصل بد ب كدايك موتاب كى چيز كا جانا، كمر بي مجى اين ذات میں بڑی اہم بات ہے کہ جب تک سی انسان کو سی چیز کاعلم نہ ہو پھر تو آ کے وہ عمل کیے کرے؟ لیکن تنہاعلم سمی چیز نے لیے، سمی مقصد کو حاصل کرنے لیے کافی 3 14

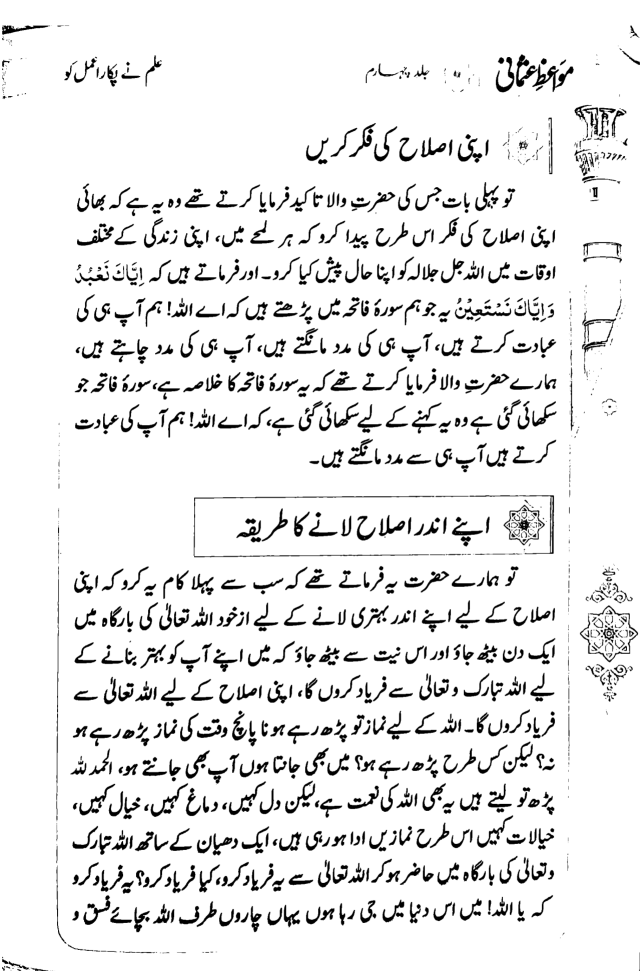
علم فے لکاراعل کو بلا المراجع المراجع المراجع المراجع الم نہیں ہوتا۔ فرض کرلو کہ ہمیں بید معلوم ہوجائے کہ فلال چیز ہاری صحت کے لیے فائدہ مندب، توعلم تو حاصل ہو گیا، لیکن محض علم حاصل ہوجانے سے صحت کو فائدہ نہیں پہنچے گا۔ اگر فرض کروکسی کو بخار ہور ہا ہے اور اس کو پتا چل گیا کہ بخار میں فلاں گوئی فائدہ کرتی ہے،علم حاصل ہو گیا، تو محض اس علم کے حاصل ہونے ہے بخار نہیں اترے گا، بخار اپنی جگہ رہے گا، بخار اس وقت اترے گا جب اس پر عمل مجارین اس میں جالوں، یہ دوا میں استعال کرلوں۔ جب عمل کرے گاتو پھر اس کا فائدہ حاصل ہوگا، تو تھیک ہے کہ اگرعلم ہی نہ ہو کہ کابے سے بخار اتر بے گا اور س چیز سے مجھے فائدہ ہوگا، بد پتا ہی نہ چلے تو وہ عمل کیے کرے گا،لیکن علم کے بعد ضروری ہے کہ اس پڑ مل ہو، اس کے بغیر تنہاعلم بے کارہے۔ 🛞 علم عمل کو یکارتا ہے بلکہ بزرگوں نے فرمایا کہ اگر علم پڑ کمل نہ ہوتو رفتہ رفتہ وہ علم بھی جاتا رہتا ہے۔ میں نے اپنے والد ماجد قدس اللد سرہ سے سنا، حضرت على تراشيم كا مقوله نقل فرماتے بتھے کہ حضرت علی راہیجہ نے فرمایا کسی مقولے میں کہ علم ادرعمل ہیہ دونوں بھائی بھائی ہیں، جب ان میں سے کوئی ایک آتاب، جیے علم آتا ہے تو وہ اینے دوسرے بھائی، یعنی عمل کو آداز دیتا ہے کہ تم بھی آجا ڈ، تو اگر وہ آجائے تو شیک، درنہ بیہ دوسرا بھائی علم بھی رخصت ہو جاتا ہے «هَتَفَ الْعِلْمَبِالْعَمَل، فَإِنْ أَجَابَه وَإِلَا ازتَحَلَ "<sup>(1)</sup> علم نے عمل کو پکارا کہ تم بھی آجاؤ، اگر عمل نے جواب دے دیا اور آگیا تو (۱) ذم من لا يعمل بعلمه: ص ۳۸ (۱٤) طبع دار الفكر، اقتضاء العلم للخطيب
ص۳۵ (٤٠)، ومعجم عبد الخالق: ص۳۵۳ (۳۵۷) طبع دار البشائر. 121

علم نے بکاراعمل کو مواعظاتي الم جلد الم تھیک، ورنہ وہ علم بھی رخصت ہوجا تا ہے۔توعلم تنہا کافی نہیں، جب تک کہ اس پر عمل نہ ہواور بیلم دین کے مبادی سے لے کردین کے اعلی ترین احکام وتعلیمات پر سب کا یہی حال ہے۔ دین کا تھوڑ ابہت علم تو ہر مسلمان کو ہوتا ہے، مسلمان کو پتا ہے کہ نماز پڑھنا فرض ہے، مسلمان کو پتا ہے کہ نماز جماعت کے ساتھ متجد میں پڑھنی چاہیے، مسلمان کو پتا ہے کہ جھوٹ بولنا حرام ہے، مسلمان کو پتا ہے کہ غیبت کرنا حرام ہے، مسلمان کو پتا ہے کہ رشوت لینا حرام ہے، رشوت دینا حرام ہے، بدسارے علم تو حاصل ہیں، ہر سلمان کو حاصل ہے، کتنا ہی گیا گزرامسلمان ہو،لیکن اتناعلم تو سب کو حاصل ہے۔ ÷, علم يرعمل كيون بيس ؟ لیکن ہوتا ہے ہے کہ اس علم پر مل نہیں ہویاتا؟ کیوں نہیں ہویاتا، اس کیے کہ ہرانیان نے اپنی زندگی کاایک ڈھب بنایا ہواہے، زندگی کاایک طریقہ بنایا ہواہے، اس پر وہ چلا جار ہا ہے بیدد کیھنے کی فرصت نہیں کہ میرے اس عمل میں اور اضافہ کی ضرورت ہے، اپنے آپ کو بہتر بنانے کی ضرورت ہے، اپنی کوتا ہیاں دور کرنے کی ضرورت ہے، اپنے عیوب کے ازالے کی ضرورت ہے، بیرد کیھنے کی فرصت نہیں۔ صبح سے لے کر رات کو بستر میں جانے تک رومین ہے جو چلی جارہی ہے، وہ اچھی ہو یا بری، جیسے بھی ہو، ہر آدمی اس میں گھرا ہوا ہے۔ تاجر ہے توضیح کو اٹھتا ہے اور تجارت کے لیے نکلتا ہے، شام کو تھکا ہارا گھر یہ آتا ہے، جو کچھ معمولات ہیں اپنی زندگی کے کھانے پینے کے، گھر والوں کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے کے وہ پورے کرتا ہے، پھر سوجاتا ہے۔ ہم طالب علم لوگ ہیں تو ہمارا بھی بد حال ہے، ایک ڈھب بنا رکھا ہے، مبح کو اٹھے، صبح سے لے کر شام تک وہی جو پرانا

علم فے بکاراعمل کو مد بسام في مواطعتان ہے وہ کرکراکے رات کو پھر بستر پر پہنچ گئے، سو گئے، بیدفکر کہ اس میں پچھ اضافہ ہو، بیفکر کہ اس میں پھھتر تی ہو، بیفکر کہ اس میں جو کوتا ہیاں ہیں وہ ددر ہوں، بیہ مصروفیت سمجھ میں نہیں آتی، بس ایک پہید ہے جو چل رہا ہے، ایک پہید ہے جس ڈھب یہ چل رہاہے، بس چل رہاہے، اصلاح کی فکر، ترقی کی فکر سے جارے روزمرہ کے معمولات میں اس کی نوبت نہیں آتی۔ 🔅 جس کے دودن برابر ہو گئے وہ خسارے میں ہے حالانکہ فرمایا گیاہے کہ "مَن اسْتَوى يَو مَاه فَهوَ مَغْبُوْنْ .<sup>(1)</sup> جس کے دو دن برابرہو گئے وہ خسارے میں ہے۔ يعنى جيساكل كادن كررا تها، ويسا آج كالجمي كررا، كوئي ترتى نهيس ہوئي، تو گھاڻا ہے۔ اور تاجروں کو دیکھو، وہ تجارت کرتے ہیں تو تجارت میں اس بات کو مدِ نظرر کھتے ہیں کہ پیہیں کہ بس اتنا نفع آیا اس کولے کررکھ دیا۔ تجارت میں کوشش سے ہوتی ہے کہ آج جتنا آیا، کل اس سے زیادہ آئے، پرسوں اس سے زیادہ آئے، ترسوں اس ے زیادہ آئے، جمیں توبی<sup>تعلی</sup>م دی گئ ہے ہر آدمی کو بیسوچنا چاہیے کہ میری روزانہ کچھ نہ کچھ ترقی ہو، کچھ نہ کچھ اضافہ ہو، میرے اعمال میں اضافہ ہو، میرے اخلاق میں بہتری آئے، میرے گناہوں سے بچنے میں ترقی آئے، بیہ ہونا چاہی۔ (١) حلية الاولياء ٣٥/٨ سمعت إبراهيم بن أدهم, يقول: بلغني أن الحسن البصري، رأى النبي صلى الله عليه وسلم في منامه فقال: يا رسول الله عظنى قال: مَن استَوَى يَوْمَاه فَهُوَ مَغْبُونٌ وَمَنْ كَانَ غَدْه شَرًّا مِنْ يَوْمِهِ فَهُوَ مَلْعُونٌ وَمَنْ لَـمُ يَتَعَاهَدِ النَقْصَانَ مِنْ نَفْسِهِ فَهُوَ فِي نَقْصَانٍ وَمَنْ كَانَ فِي نَقْصَانٍ فَالمؤت خَيز لَهُ طبع دار الكتابالعربي.

علم نے ایا راغمل لو مواعظاتي بلد بهسارم ن زندگی کا سرمایہ پکھل رہا ہے لیکن عمر گزری جا رہی ہے اور عمر کے کمحات گزر رہے ہیں، پچھلے اتوار کو جو میں نے عرض کیاتھا، کہ ایک ایک گھڑی جو گزر رہی ہے زندگی کی، وہ ہمارا سرمایہ كچك رہا ہے، كھٹ رہاہے، رفتة رفتة، دم بدم جمارا سرمايد كھتے كھتے ايك دن ختم ہوجائے گا اور پتا بھی نہیں چلے گا، تواس کیے ضرورت اس بات کی ہوتی ہے کہ سے ہوئے اس نظام میں رک کر تھہر کریہ سوچیں کہ ہمارے اندر کیا بہتری آسکتی ہے، کیا آنی چاہیے؟ اپنا جو زندگی کا ڈھپ گزر رہا ہے، وہ صحیح ہے یانہیں؟ یہ اصلاح کی فکر پیدا کرنے کے لیے کچھ وقفہ چاہیے، یہ وقفہ کرنے کے لیے یہ سلسلہ ہم نے شروع کیا ہے کہ تھوڑی دیر کے لیے سب مل کرغور کریں، سوچیں ادراین اصلاح کی فکرکریں، اگرنہ کریں توزندگی کا یہیہ تو چل رہاہے، چلتارے گا ادر اسى خفلت ميں الله بحائے، وقت كر رتا چلائے جائے گا، عمر ختم ہوتى چلى جائے گ۔ ہمارے حضرت والا حضرت عارفی قدس اللدسرہ فرمایا کرتے تھے کہ۔ میں دیکھتا ہی رہ گیا نیرنگ صبح و شام عمر فسانه ساز گزرتی چلی گئی توعمریں فنا گزرتی چلی جارہی ہیں کہ زندگی کا ایک ایک لمحہ گھٹ رہا ہے۔ تھوڑا سا بیٹھ کر ہم غور کرلیں کہ ہم اپنے اندر کیا بہتری لائیں، کیا بہتری لانے ک ضرورت ہے؟ حضرات صحابه كرام ومناتدم كامعمول اس مقصد کے لیے حضرات صحابہ کرام ری الدامین مجمی باہم بیٹھ کرنڈ کرے የረኖ

علم نے لکاراعل کو مواخط عماني کرتے تھے۔ حضرت معاذبن جبل رضائطۂ بڑے مشہور صحابی ہیں، حضور ملی کا بیل کے بڑے چہتے صحابی ہیں تو ان کا مقولہ صح بخاری میں منقول ہے کہ "إجْلِسْ بِنَانَوْ مِنْ سَاعَةً "(1) ہارے ساتھ بیٹھو کچھ دیر ایمان کی باتیں کریں۔ حالانکه وه بھی صحابہ کرام ہیں، وہ بھی سارا دن ان ہی کاموں میں مشغول تھے، لیکن پھر بھی ایک دوسرے کے ساتھ ایمان کی بات کرنے کا مطلب سے بے کہ اس کے اندرمزید ترقی کیے پیدا کی جائے، مزید اصلاح کیے لائیں؟ بہ بات کریں، حضور مانتظانی کم باتیں یاد کریں، ان کا تکرار کریں اوراس کے ذریعے اپنی زندگی میں بہتری لانے کی کوشش کریں، یہ ہے بھائی مقصد، نہ کوئی کتاب کا درس ب، نہ کسی کتاب کے پڑھنے کو ظاہری طور پرکوئی ضروری سمجھا ہوا ہے کہ کتاب ضرور پڑھی جائے گی، مقصد بیر ہے کہ بیٹھ کر اپنے اندر بہتری لانے کی کوشش کرس تو اس کی بات کرتے ہیں، اللہ تعالی اپنی رحمت سے اس مقصد میں کامیابی عطا فرمائے، تو اس کے لیے میں اپنے شیخ حضرت عارفی قدس سرہ کی کچھ باتیں جو باد آجاتی ہیں عرض کر دیا کرتا ہوں گو کہ الحمد للہ اس سے بے شار انسانوں کی زند گیوں کو فائدہ پہنچا ان کی زند گیوں میں تبدیلی آئی، ان کی زند گیوں میں انقلاب آئے، وہ کہیں ہے کہیں پہنچ گئے، ان باتوں کے او پر عمل کرنے کے نتیج میں، اس لیے بہانے بہانے سے وہ باتیں میں آب حضرات کو سنایا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ان پر عمل کے ذریع ہمیں اپنے اندر اپن اصلاح کرنے کی توفيق عطا فرمائے۔ (I) صحيح البخاري ١٠/١. 220



علم فے یکاراعمل کو جلد دبسارم المسكم مواطوعتان فجور کا بازار گرم ہے، الحاد اور بے دینی کی فضا پھیلی ہوئی ہے، شیطانی جال پھیلے ہوتے ہیں، نگاہوں کو پناہ نہیں ملتی، گناہوں کا جہنم د ہکا ہوا ہے، العیاذ باللہ العظیم، میں اس میں اپنے آپ کو آپ کی رضا کے مطابق بنانا چاہتا ہوں، جیرا آپ چاہتے ہیں ویسا بنانا چاہتا ہوں اور میں اپنے عیوب کی اصلاح چاہتا ہوں، گناہوں ے بچنا چاہتا ہوں، آپ کے نبی کریم سرور دو عالم سال المار کی سنت کی اتباع کرنا چاہتا ہوں، کیکن میری ہمت جواب دے رہی ہے، میں اس ماحول میں اپنے آپ کو بے بس سامحسوں کر رہا ہوں۔ آب فرمايا ب كرميكها كروكم (إيَّاكَ نَعْبُدُوَ إِيَّاكَ ذَسْتَعِيْنَ " مِن آپ کی بارگاہ میں ای آپ کے سکھائے ہوئے کیے ' اِیّاک نَعْبُدُ وَ اِیَّاک نَسْتَعِينُ " كم كر مي آب سے مدفرياد كرتا مول كم يا الله! اس ماحول مي گناہوں سے بچنے کی، اپنے دین پر صحیح چلنے کی، آپ کے بتائے ہوئے طریقہ کے مطابق زندگی گزارنے کی توفیق عطا فرما، یہ مانگو اللہ سے سب سے پہلے اور اے اللہ ! میرے ہردن کو پچھلے دن سے بہتر بنا اپن رضا کے مطابق' ایتاك نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ " كَحوال سے اور (افْدِنَا الصِّراطَ المُسْتَقِيْم " كَحوال ے اللہ تعالٰی سے بیہ دعا کرو، حضرت حکیم الامت رطیفیہ کی بیہ بات یاد آئی ہے فرماتے تھے اور بالکل برحق فرماتے تھے کہ اللہ تعالی فے جو الفاظ دعا کے قرآن میں سکھا دیے فرمایا کہ یوں کہوتو ان الفاظ سے جب آدمی اخلاص کے ساتھ مائلےگا، وہ دعا ضرور بالضرور قبول ہوگی، وہ ردنہیں ہوگی، جبیہا فرمایا کہ وُقُل زَبَ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِبِيْنَ<sup>(1)</sup> بەفرمايا كە يوں كېوں كە: سورةالمؤمنون آيت (١١٨).

علم ف يكاراهمل كو

مواطقتان ، جد جهارم

رَبِّ اغْفِرْ وَأَرْحَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِبِيْنَ تو الله تعالى في خود سكهايا اس دعا كو تو اگر قبول کرنا نہ ہوتا تو ہم سے کہتے ہی کیوں؟ کہ تم مانگو ان الفاظ کے ساتھ مانگو، جب سکھا رہے ہیں کہ سر کہو رَبَّ اغْفِنْ وَارْحَمْ وَاَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِيْنَ تَو پھر تو معنیٰ ہیہ ہیں کہ منظور ہے ،اللہ تعالیٰ کو مغفرت بھی منظور ہے، رحمت بھی منظور ہے جو الفاظ اللہ تعالیٰ سکھا رہے ہیں، ہونہیں سکتا کہ سکھا کہ ہمیں مایوں کر دیں، یہ تو مذاق ہوگا - العیاد باللد- کہ کوئی آ دمی سی فقیر کو یوں کیے کہتم مجھ سے آ کے مانگو ادر پھر جب وہ مائلے تو کہے کہ بھاگ جاؤ،نہیں تمہاری بات نہیں مانوں گا،تو کوئی شریف آدمی ایس بات کہہ نہیں سکتا، اللہ جل شانہ کے بارے میں کیے تصور کیا جاسکتا ہے کہ وہ ہمیں سکھا تیں بھی کہ یوں مانگو اور پھر ردیجی فرما دیں، وہ ردہیں فرمائيس گے، لہذا جو جو الفاظ اللہ تبارک و تعالٰی نے قرآنِ کریم میں سکھائے ہیں، ان کے ذریعے سے دعا مانگنے میں قبولیت کا سو فی صدیقین ہونا چاہیے اللہ تعالی سے، تو جب بیکہو گے اِتَّاكَ نَعْبُدُ وَاتَاكَ نَسْتَعِيْنُ اور اس كے حوالے سے مانگو کے اللہ تبارک وتعالیٰ سے کہ یا اللہ! میں تو آپ کے دین کے او پر چلنا چاہتا ہوں، آپ کی رضا کے مطابق زندگی جاہتا ہوں مجھے اس کی توقیق عطا فرما دے۔ ان شاء الله وه تبھی رونہیں ہو گی تبھی مانگا تھی؟



T

Ē

÷

🚯 آخرت سے پہلے دنیا میں اپنا حساب کرلو

ہمارے حضرت فرمایا کرتے تھے کبھی مانگا بھی اس طرح؟ مانگ کو، مانگ کے دیکھو تو سہی اور پھر مثال بھی دیتے تھے، فرماتے تھے کہ دیکھو، ذرا تصور کرو اور بید تصور کرنا کوئی اپنی طرف سے من گھڑت نہیں ہے بلکہ حضرت عمر رخانین کا تول ہے۔فرمایا:

علم فے لکاراعمل کو بلد بناس المراج مواطعات (1) تَحَاسِبُوْ اأَنفسكم قَبْلَ أَنْ تُحَاسَبُوْ افْإِنه أَهون (1) کہ اپنا حساب لوقبل اس کے کہ تمہارا حساب وہاں آخرت میں لیا جائے اور بیرزیادہ آسان ہے۔ آخرت کے لیے جانا ہی ہے ہر حال میں اس سے پہلے اپنا حساب لو، تو حضرت فرمات بین که اس کا اس طرح تصور کرو که میدان حشر قائم ہے، الله جل جلاله کی بارگاہ میں پیشی ہورہی ہے اور اللہ تبارک وتعالٰی کے سامنے سوال و جواب ہو رہا ہے، سوال ہو گاتم سے بیر کہتم نے اپنی زندگی ہمارے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق کیوں نہیں گزاری؟ ہمارے فرائض و واجبات میں کیوں کوتاہی کی؟ گناہوں کا کیوں ارتکاب کیا؟ غیبت کیوں کی؟ دل آزاری کیوں کی؟ دوسرے کے دل کو دکھایا وغیرہ وغیرہ اور کیوں اپن نگاہ کو غلط استعال کیا؟ کیوں اپنے کانوں کو غلط استعال کیا؟ کیوں اپنی زبان کو غلط استعال کیا؟ بیسوال ہور ہا ہے۔ آب جواب میں کہہ دو کہ یا اللدآپ نے پیدا ہی ایسے زمانے میں کیا تھا، کہ جہاں چاروں طرف گناہوں کی آگ د بک رہی تھی، چاروں طرف اندھیرا ہی اند چیرا تھا، اگر آپ نے ہمیں صحابہ کرام ٹٹی تنہ بے زمانے میں پیدا کیا ہوتا تو ہم بھی ایسے ہی ہو جاتے جیسے صحابہ کرام ری الدام عین ہیں، ہمیں تو پیدا آپ نے ایسے زمانے میں کیا جہاں گناہوں کا بازار گرم تھا، نہ نگاہ کو پناہ میسرتھی نہ زبان کو پناہ ميسر تقمی، چاروں طرف کفر و الحاد کا دور دورہ تھا چاروں طرف فتق و فجور کا دور دوره تها، ہم اگر کوئی دین پر چلنا تھی چاہتے تو ماحول ہی خراب تھا، ماحول ہمیں دوسری طرف لے جا رہا تھا تو اس ماحول سے مجبور ہو گئے، ہم کیا کریں؟ آپ (١) الزهد لابن المبارك ١٠٣/١ (٣٠٦) طبع دار الكتب العلمية-والزبد لابن حنبل ص ۹۹ (٦٣٣)طبع دار الكتب العلمية-729

علم نے لکاراعمل کو مواطعتان نے پیدا ہی ایسے وقت میں کیا، دے دو جواب سے اللہ تعالی کو، تو اگر اس کے جواب میں اللہ تعالی بی فرمائیں کہ بھی پیدا تو ہم نے تمہیں کیا تھا ایسے زمانے میں لیکن اگر تمہیں اس ماحول کے اندر دین پر چلنے میں دشواری محسوں ہو رہی تھی توہمیں کیوں نہیں پکارا، تم نے ہم سے کیوں نہیں کہا؟ ہم سے کیوں مددنہیں مانگی ہم سے کیوں نہیں کہا کہ یا اللہ ! مجھے چلنا دشوار ہور ہا ہے مجھے طاقت دے دیجیے مجھے ہمت دے دیتے۔ I. اللہ تعالیٰ اگر بیہ فرمائیں کہ میں نے تو کہہ رکھا تھا قرآن کی پہلی سورت میں، وہ سورت جوتم ہر روز نماز کے اندر پانچ دفعہ پڑھتے ہواس میں کہہ دیا تھا  $\odot$ كرايَّاكَ نَعُبُلُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِين اور إهْدِنَا الصِّراطَ المُسْتَقِيْم كَتْمَهِي دِعا سکھائی تھی، تو تم نے ہماری بارگاہ میں یہ کیوں نہیں مانگی؟ اس کا کیا جواب ہے ؟ بتاؤ چلوس في تمهاري زبان روك مولى تقى ؟ كس في تمهارا باتھ بكر اتھا؟ كم ہاری بارگاہ میں آکر ہم سے مدد نہ مانگو؟ تو اگر مدد مانگی ہوتی اخلاص سے مانگی ہوتی عقل کے نقطۂ نظر سے مانگی ہوتی تو ہم اس ماحول کے اندر بھی تمہیں ہمت دے دیتے اور کتنے اللہ کے بندوں کو توفیق دے رکھی تھی اسی زمانے کے اندر، اس فسق و فجور کے دور میں کتنوں کو دے رکھی تھی تمہیں بھی دے دیتے، تم اگر ما تکتے تو ہمارے حضرت فرماتے ستھے کہ اس کا تو کوئی جواب نہیں ہوگا، لہذا حضرت فرماتے ہیں کہ پہلا کام توبیہ کرو کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں رجوع کر کے اس سے ماتگو یا اللہ ! میں ایسا ہونا چاہتا ہوں مجھے بنا دے، ایک بات۔ این زندگی کا جائزہ لو کھر دوسری بات بیر کہ اس طرف جلنے کی کوشش کرو، اپنی زندگی کاایک جائزہ 274

بدين مواطعان

علم نے پکاراعمل کو

NI لوضح سے لے کر شام تک کی زندگی کا اور اس میں دیکھو کہ میں نبی کریم ساتھ ایج کی سنتوں سے آپ کی تعلیمات سے کتنا ہٹا ہوا ہوں، س چیز پر عمل ہو رہا ہے کس چیز پرنہیں ہور ہا۔ اس کا جائزہ لوایک فہرست بناؤا پنی زندگی کے کاموں کی اور اس کے اندر دیکھو کہ میں کس سنت پرعمل کرتا ہوں، کس پرنہیں کرتا، کس تعلیم یر عمل کرتا ہوں، کس پر نہیں کرتا، میں دن میں صبح سے لے کر شام تک جو باتمی كرتا ہوں، اس ميں جھوٹ تونہيں ہوتا؟ اس ميں غيبت تونہيں ہوتى ؟ اس ميں **کند** ا کسی کا دل تونہیں دکھایا جاتا؟ میں جو آمدنی کما رہا ہوں واقعی حلال ہو رہی کہ نہیں؟ اگر ملازم ہوتو واقعی ڈیوٹی پوری دے رہا ہوں یانہیں دے رہا؟اس کا جائزہ لو اور جائزہ لے کر جہاں کوتا ہی نظر آتی ہے اس کو دور کرنے کے لیے کوئی قدم تو بر حاد، قدم بر حانے کی کوشش تو کرد، کھیک ہے عادت پر کی ہوئی بعض چیزوں کی اور اس عادت کو چھوڑ نا دشوار معلوم ہور ہا ہے لیکن دنیا کے اندر کوئی کام ایا نہیں ہے، کوئی انسان ایسانہیں ہے جس کا ہر کام اس کی مرضی کے مطابق ہو جایا کرے، لہٰذا تھوڑا سانفس کے او پر مشقت برداشت تو کرنی پڑتی ہے ہر کام میں، اس کے لیے بھی برداشت کر لو کچھ کوشش کرو اور پھر اللہ تعالیٰ سے مانگو، اپنی طرف سے قدم بڑھاؤ اور اللہ سے مانگو۔ دو چزیں ہیں، اپنی طرف سے قدم بڑھاؤ اور اللہ سے مانگو، قدم بڑھانے کا راستہ یہی ہے کہ جائزہ لیتے رہو۔ 🚯 سنوں کی ڈائری ہارے حضرت فرمایا کرتے تھے کہ بھی ان تمہارے لیے ایک دائرى تاركر لى بي" اسوة رسول اكرم سان الي " ايك كتاب ب، اس كتاب ك اندر حضور اکرم سانطال کے سنتیں ساری جمع کر دی ہیں وہی ڈائری ہے اس کو اپنے سامنے رکھ لو اس میں سے کون ساعمل میں الحمد للد کرتا ہوں، اللد تعالیٰ کا شکر

علم نے بکاراعمل کو مواخط عماني the parts ہے۔ کون سانہیں کرتا اس کے او پر نشان لگا لو اور اس کے او پر عمل کرنے کی کوشش کرد ادر اللہ تعالیٰ سے مانگو! بس یہ سیدھا سا راستہ ہے بجائے ہائے ہانے کرنے کے بیرراستہ اختیار کروتو ان شاء اللہ اللہ تعالی ترقی عطا فرمانیں گے۔ حضرت تفانوی رطنیکیه کا ایک واقعه میں نے حضرت ہی سے سنا کہ حضرت حکیم الامت مولانا تھانوی قدس اللہ سرہ فرما رہے تھے کہ ایک دن میں اپنے گھر میں گیاتو دیکھا کہ لوکی کی ہوئی ہے۔ کئی دن تک جب بیہ دیکھا کہ روز لوکی یک رہی ہے تو میں نے اپنی اہلیہ 6 ے کہا کہ بھی بیہ روزانہ تم لوکی ایک ہو کیا وجہ ہے؟ لوکی کدو کیوں ایک ہو؟ اور بھی تو سالن ہوتے ہیں۔ تو انہوں نے کہا کہ میں نے کہیں کتاب میں پڑھایا تھا یا سن لیا تھا کہ لوکی نبی کریم سرور دو عالم سائن الیہ کو پسد تھی تو اس لیے میں نے سودا لانے والے سے بیہ کہہ رکھا ہے کہ جب تک بازار میں لوکی ملے تو لوکی ضرور لا یا کروتا که حضور اکرم سان الله کم جو بسند یده ترکاری ب وه گھر میں پکا کرے، اس کیے میں بیر یکا رہی ہوں۔ حضرت حکیم الامت مولانا تفانوی را اللی فرماتے ہیں کہ جب اس خاتون نے مجھ سے یہ کہا تو میں سائے میں آگیا، میرے تن بدن میں ایک زلزلہ سا آ گیا کہ دیکھو ایک خاتون ہے اور اس کو نبی کریم مل ﷺ کی ایک چھوٹی سی عادی سنت کے او پر عمل کرنے کا اتنا اہتمام ہے بیسنت کوئی تشریعی سنت نہیں ہے، اگر کوئی ساری زندگی لوکی نہ کھائے تو کوئی گناہ نہیں ہے، کوئی ایس سنت نہیں ہے کہ جس پر ممل کرنا لازمی ہو، بیسنت عادیہ ہے اور اس کے او پر ممل کرنے کا اس خاتون کو اتنا اہتمام ہے کہ انہوں نے بیہ کہہ ویا کہ بھی جب تک وہ طے ضرور لایا کروتو ہم اپنے آپ کو عالم بھتے ہیں طالب علم سجھتے ہیں اور ہمیں نبی کریم سرورِ دو

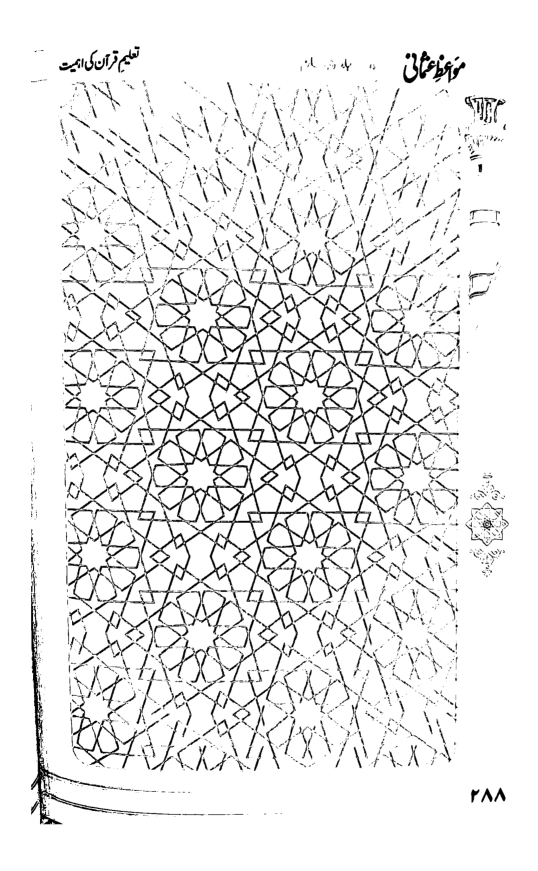
علم في إكاراعل كو بلد بهام الم عالم ملاظ البيزم كاسنتوب يرعمل كرف كااتنا اجتمام نبيس-کہتے ہیں اس خاتون کے اس قول نے مجھے اِک دم سے متنبہ کیا ادر پھر میں نے تین دن متواتر بی عمل کیا کہ اور سارے کام دھندے چھوڑ کر، ضروری کام دھندوں کے سواباتی سارے کام دھندے چھوڑ کرتین دن تک اپنی زندگی کا جائزہ اس طرح لیا که احادیث میں نبی کریم سلال کی جتنی سنتیں پڑھی تھیں، ان میں سے ایک ایک کو میں نے دیکھا کہ میں کس پر عمل کرتا ہوں، کس پر نہیں کرتا، اس کی ایک فہرست بنائی اورجس پر عمل نہیں تھا ان کے او پر اس دن سے عمل کرنے کا عزم کرلیا، تین دن کے بعد الحمد للہ لائح مل واضح ہو گیا۔ حضرت فرماتے تھے دیکھو س طرح سبق لے رہے ہیں خود اپنی اہلیہ کے عمل سے سبق لے کر اور پھر یوری زندگی کا جائزہ لیا اور جائزہ لے کر اس کے مطابق اپنے آپ کو بدل لیا، تو اتباع سنت کی الحمد ملد توفیق ہو گئی۔ پیر حضرت فرماتے سے، تو بھٹی ساری بات ہے فکر کی، فكرايك مرتبه بيدا بوجائ تو اللدنعالى بهرآسان فرما ديت بي-اسوة رسول اكرم سال البرم كلص ك وجه ہارے حضرت فرماتے تھے کہ اسوہ رسول اکرم سائن الا میں نے کتاب اس لیے تیار کی ہے کہ تمہارے لیے ڈائری بن جائے سیا یک یاد داشت ہے، اس یاد داشت کے ذریعے دیکھو کہ اس میں سے س پر عمل ہو رہا ہے س پر نہیں ہو رہا ہے، جس پر نہیں ہور ہا اس پر عمل کرنا شروع کر دو، ان شاء اللہ ترقی ہوتی چلی جائے گی اور اتباع سنت کے طریقے میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے بیہ خاصیت رکھی کہ بیہ بہت کشش والاطریقہ ہے اس میں محبوبیت ہے بیہ جو قرآنِ کریم میں فرمایا (اِنْ كُنْتُمْ تْحِبَّوْنَ اللهَ فَاتَّبَعُونِي (١) اگر الله محبت كرتے موتو ميرى اتباع (١) سورة آل عمر ان آيت (٣١). ዮለዮ

علم نے بکارا عمل کو بلدة بارم مؤعظ عماني کرو یعنی نبی کریم سالط یہ نے فرمایا کہ میری اتہا کرد میری پیردی کرد، تو کیا ہو TIP كا؟ "يُحْبِبُكُمُ اللهُ" اللدتعالى تم م محبت كري ك-المحبوب موتاب تو ہمارے حضرت نقل فرماتے تھے حضرت جاجی امداد اللہ صاحب ﷺ کا بيةول جس وقت جوكوني بنده نبي كريم متافظتي في كمي تجمي سنت يرعمل كررها ہوتا ب ال وقت وہ اللہ كامحبوب ہوتا ب' يعتب بحكم الله " الله تعالى وعده فرما رب ہیں کہ جب حضور کی اتباع کرد کے اللہ تم سے محبت کرے گا تو حضرت فرماتے تھے کہ جس سنت کی بھی تو فیق ہو، مسجد میں داخل ہوتے ہوئے تم نے دایاں یاوں رکھا، اس نیت سے کہ رسول کریم من الا بی دایاں یاوں رکھے تھے تو دیکھو اب بیمل کررہے ہواللد کے محبوب ہو،تم باہر نطلتے ہوئے بایاں یاؤں سل باہر نالا، اس نیت سے کہ حضور اقد ساتھا کہ ایما کرتے تھے تو محبوب ہوتم ، کی تے تم نے خندہ پیشانی کے ساتھ بات کی، اس نیت سے کہ نبی کریم من شاہ جب کی سے ملتے تھے تو خندہ پیشانی سے ملتے تھے<sup>(1)</sup>، توتم ہیمل کر رہے ہوجس وقت اس وقت محبوب ہو اللہ تبارک و تعالیٰ کے۔ 🚯 محبت کی خاصیت اور محبت کی خاصیت بد ہے کہ محبوب کو محبّ اپن طرف کھنیجتا ہے تو جب (١) لما ظه ٢٢: صحيح البخاري ٢٤/٨ (٢٠٨٩) عن جرير قال ما حجبني النبي على منذ اسلم ولارانی الا تبسم فی وجهی . ومسند احد ۲٤٥/۲۹ (۱۷۷۰٤) عن عبدالله بن الحارث بن جزء يقول مارايت أحدا كان أكثر تبسيا من رسول الله عنه، وكذا أخرجه الترمدي في "سننه" ٣٨/٦ (٣٦٤١) وقال هذا حديث غريب، ومسند أهد ٢١/٣٦ (٢١٧٣٢) عن أبي الدرداء قال مار أيت أو ما سمعت رسول الله على يحدث حديثًا إلا تبسم. ۲۸۴

علم فے بکاراعمل کو بلد چهارم الله محاط عمان اللد تعالی کسی سے محبت کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ اس کو اپنی طرف کینچتے ہیں **N** `ٱللَّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَنْ يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ يُّنِيْبُ<sup>(١)</sup> تو اتباع سنت جتنا جتنا کرتے جاؤ گے اتنا ہی اللہ تعالٰی کے محبوب ہوتے جاؤ کے اور جتنا اللہ تعالیٰ کے محبوب ہو گے اتنا اللہ تعالیٰ تم کو اپنی طرف کھنچیں گے، اللہ تعالیٰ اپنی طرف بلائیں گے اور کھینچنے کا مطلب یہی ہے کہ تو فیق عطا فرما سم الله مع زیادہ عمل کی تو فیق ہو گی مد کرتے جاؤ تو ان شاء اللہ، اللد تعالى ايخ فضل وكرم سے منزل تك پہنچا ديں گے، بس ميخ قرس بات ہے، د یکھنے میں چھوٹی سی لیکن حقیقت میں بہت بڑی، ہمارے تمام اکابر کا تقریبا متفقہ  $\odot$ طریق ہے بیہ۔ 🖗 اللد تعالیٰ تک پہنچنے کے بے شاررائے ہیں صوفيائ كرام في اللد تعالى تك يبيخ ب مختف طريق تجويز كي بي، يهال تك كها كما كما كد طُرْقُ الْوُضولِ إلىٰ الله تَعَالىٰ بِعَدَدِ أَنْفَاس الْحَلَائِق كم الله تعالى تك يبيخ ك اتن رائ بي جتن انسانوں ك سانس، اتنے بے شار رائے ہیں، بہت رائے ہیں لیکن صوفیاء کرام میں سے کی نے کوئی راستہ اختیار کر لیا، کسی نے کوئی راستہ اختیار کر لیا اپنے شاگردوں کے لیے اپنے مریدین کے لیے لیکن ہمارے اکابر علماء دیوبند خاص طور سے حضرت حاجی امداد اللدصاحب مہاجر کمی را پنجلیہ کے طریق میں سب سے اعلیٰ طریقہ اللہ تعالیٰ تک پنجنے کا جو اختیار کرنے کو فرمایا ہے اور اس پر زور دیا ہے، وہ ہے اتباع سنت، کہ ضج سے لے کر شام تک کی زندگی کی ہر ہرادا میں نبی کریم سائن المالی کی سنت کی اتباع (۱) سورة الشورى آيت (۱۳). r 10

علم في ايكار اعمل كو مواطقان بالم بلد بسارم س کی کرنے کی کوشش کرو اور اس کو زیادہ سے زیادہ اپناؤ جتنا جتنا زیادہ کرتے جاؤ ے، اللہ تعالیٰ سے مانگتے جاؤ گے تو پھر اللہ تعالیٰ خود کھینچ لیں گے تمہیں ا<sup>س</sup> سنت کی اتباع کی برکت ہے۔ ا المعترب مجدد الف ثاني رهيميه كا مقوله اور حضرت مجد دِ الفِ ثاني رايتُهُيه كابه مقوله بهار ب حضرت بكثرت نقل فرما ما کرتے تھے کہ انہوں نے فرمایا کہ میں نے اپنے ظاہری علوم کی تحصیل کے بعد باطنی علوم بھی جو حضرات صوفیاء کرام سکھایا کرتے ہیں، بڑے اہتمام کے ساتھ -,-بڑے شوق و ذوق کے ساتھ حاصل کیے ہیں یہاں تک کہ پتا نہیں کہاں کہاں کے مقامات تک پہنچا ایسے ایسے مقامات تک پہنچا کہ جن کا میں زبان سے اظہار کروں تو لوگ پتانہیں کیاشمجھیں لیکن ان سارے مقامات سے گزرنے کے بعد ایک دعا کرتا ہوں جو اس دعا پر آمین کم گا ان شاء اللہ اس کی بھی مغفرت ہو جائے گی اور وہ دعا یہ کرتا ہوں کہ یا اللہ! مجھے اتباع سنت کی توفیق عطا فرما آمین ۔ اب اللد مجص اتباع سنت ہی پر زندہ رکھ آمین ۔ اوراے اللہ مجھے اتباع سنت ہی پرموت عطا فرما آمین۔ ہ پر حضرت مجدد صاحب فرما تے ہیں تو اللہ تعالیٰ اس کی ہمیں بھی تو فیق عطا فرما دے کہ اس کے لیے کوشش کرلیں۔ وآخم دعوانا ان الحهد يله رب العاليين 2734

بدريان المتح مواطعتمان تعليم قرآن كى ابميت تعليم قرآن كي ابميت (اصلاحى خطبات ١٠ / ٢٣٥) 114



F تعليم قرآن كي اہميت مواضع عماني كر بالاران سياره بلط الرّازيم تعليم قرآن کی اہمیت ٱلْحَدُنُ بِلَّو نَحْمَدُه فَاوَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُه فَاوَنُومِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُ بِإِللَّهِ مِنْ شُرُوْرِ ٱنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَّهْدِةِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ دَمَن يُّفُيلهُ فَلا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ أَنْ تَزَالِهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانًا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، صَلَّى اللَّهُ تُعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْنَا <u>گثيرًا كَثِيرًا،</u> أمابعد! فَاَعُوْذُبِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ بسم الله الرَّحْمٰن الرَّحِيْمِ ٱلْمِنِينَ اتَيْبِهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُوْنَ <br/>خَتْ تِلاوَتِهِ ٱولَلِكَ يُؤْمِنُوْنَ بِهِ" (١) <sup>(1)</sup>سورة البقرة آيت (۱۲۱) 119

تعليم قرآن كمابميت مواطعتان الما بلد جسارم T وَقَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: Adder BUR "خَيْرْ كُمْ مَنْ تَعَلّْمَ الْقُرْ آنَ وَعَلَّمَه " (١) آمَنْتُ بِاللَّهِ صَدَقَ اللَّهُ مَولَانًا الْعَظِيْمُ، وَصَدَقَ رَسُولُهُ النَّبِيُّ الْكَرِيْمُ، وَنَحْنُ عَلَى ذَالِكَ مِنَ الشَّاهِرِيْنَ وَالشَّاكِمِ يُنَ، وَالْحَبْ لُ بِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِ يُنَ و تمہيد ہزرگان محترم و برادران عزیز! آج ہم سب کے لیے بیہ سعادت کا موقع  $\bigcirc$ ب کہ ایک دینی مدر سے کی تأسیس کی تقریب میں شرکت کی سعادت حاصل ہورہی ہے۔ ایک ایسا مدرسہ جو قرآ ن کریم کی تعلیم اور تعلّم کے لیے قائم کیا جارہا ب، اس کی پہلی اینٹ رکھنے میں ہم سب کو شرکت کا موقع مل رہا ہے، یہ ان شاء اللہ سب کے لیے صدقہ جاریہ ثابت ہوگا۔ اللہ تعالیٰ اس کے انوار و بركات بم سب كوعطا فرمائے - آمين 💮 آیت کی تشریح موقع کی مناسبت سے میں نے قرآن کریم کی ایک آیت اور نبی کریم سائٹ لیٹ کی ایک حدیث تلاوت کی ہے، ان کی تھوڑی سی تشریح اس مختصر وقت میں کرنا چاہتا ہوں۔قرآن کریم میں اللہ تعالٰی نے ارشاد فرمایا: ٱلْذِيْنَ اتَيْهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُوْنَهُ حَتَّى تِلاوَتِهِ أولَإِكَ (۱) صحيح البخارى ١٩٢/٦ (٥٠٢٧) 290

تعليم قرآن كي اہميت مواطعتاني المعادي کی تو اس کا مطلب سے سے کہ قرآنِ کریم کی تلاوت کا حق ادانہیں کیا۔ 500 CC 🔬 تلاوت قرآن خود مقصود ہے 1 سب سے پہلاحق بے صحیح طریقے پر تلاوت کرنا۔ آج کل لوگوں میں یرو پیکندا کیا گیا ہے کہ قرآن کریم کو طوط مینا کی طرح رفتے سے کیا فائدہ، جب تک کہ انسان اس کے معنیٰ اور مطلب نہ سمجھے اور جب تک اس کے مفہوم کا اس کو ادراک نہ ہو، اس طرح بچوں کو قرآن کریم رٹانے سے کیا حاصل ہے؟ (العراذ بالله) بادر کھے! بیہ شیطان کی طرف سے بہت بڑا دھوکا اور فریب ہے جو ં مسلمانوں کے اندر پھیلایا جارہا ہے-حضور اقد س سائل آیڈ کوجن مقاصد کے لیے بھیجا گیا، قرآن کریم نے ان کو متعدد مقامات پر بیان فرما دیا، ان مقاصد میں دو چيزوں كوعليجدہ عليجدہ ذكر فرمايا ۔ ايك طرف فرمايا : يَتُلُوا عَلَيْهِمُ آيٰتِم<sup>(1)</sup> ادر دوسری طرف فرماما: وَيُعِّلُهُمُ الكَتْبَ وَالْحَكْمَةَ (٢) يعنى آب ملاظ المي اس لي تشريف لائ تاكه كتاب الله كي آيات لوكول کے سامنے تلاوت کریں۔ لہذا تلاوت کرنا ایک مستقل مقصد ہے اور ایک مستقل نیکی اوراجر کا کام ہے، چاہے سمجھ کر تلاوت کرے یا بے سمجھے تلاوت کرے اور ب الد الد الد الد المالية عنه المقالية عنه المعنة مع مقاصد من الما المحالية عنه المحالية المعام المعني ال (١) سورة الجمعة آيت (٢) (٢) أيضًا 292

| 1     |                                              |                                                                                             | ~.#          |
|-------|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|       | بلد چب ام الم                                | نگاہمیت                                                                                     | لغليم قرآد   |
| TIP   |                                              | ب سے پہلے ذکر فرمایا:                                                                       | كوسي         |
|       | <u>م</u>                                     | يَتْلُوْا عَلَيْهِمْ الْيَّتِ                                                               |              |
|       |                                              | قرآنِ کريم اورفن تجويد                                                                      |              |
|       | •                                            | اور قر آ نِ کریم کی تلاوت ایس بے وقعت                                                       |              |
|       |                                              | ، بلکہ نبی کریم ملائظ آلیزم نے اپنے صحابہ کرام<br>یقہ سکھایا اور اس کی تعلیم دی کہ س لفظ کو |              |
|       | م وجود میں آئے، <sup>ج</sup> ن کی نظیر دنیا  | سے نکالنا ہے۔ اس کی بنیاد پر دومستقل علو <sup>.</sup>                                       | زبان ـ       |
|       |                                              | اقوم میں نہیں ہے۔ ایک علم تجوید، دوسراعکم<br>اس سر بار کر بید سر ایک میں ک                  |              |
|       | 1                                            | اُنِ کریم کو پڑھنے کے لیے کس حرف کو ک<br>و نکالنے کے لیے کن باتوں کا خیال رکھنے             |              |
|       | -                                            | د گانے نے نے ک با وں کا خیاں رہے۔<br>طریقہ بتایا گیا ہے جس طریقے سے نبی کر                  |              |
|       | لمائے کرام نے محنت کرکے اس                   | علم پر بے شار کتابیں موجود ہیں جس میں ع                                                     | اور اس       |
|       | ہمری قوم کے پاس نہیں ہے کہ                   | رتب کیا ہے۔ اس علم کی نظیر دنیا کی کسی دو                                                   | علم كوم      |
|       | یں اور کس <i>طرح</i> الفاظ کو زبان           | ی ادائیگی کے لیے کیا کیا طریقے ہوتے ہ                                                       |              |
|       | ی کریم سانٹی آلیلم کے معجزات میں             | ا جاتا ہے۔<br>ہصرف امتِ مسلمہ کی خصوصیت ہے اور نج                                           |              |
|       | فوظ ہے کہ آج پورے اطمینان                    | بہ ترک الملی ملمہ ک مرابع کے مرتبہ ب<br>معجزہ ہے کہ بیعلم آج تک اس طرح محف                  | بر<br>سے ایک |
|       | الماليفاتية في جس طرح قرآن                   | ھ بہہ بات کہی جاسکتی ہے کہ سرکارِ دوعالم                                                    | کے ساتھ      |
|       | م نازل کیا گیا تھا، الحمد للد! اس            | ڈھا تھا اور جس طرح آپ پر <b>قرآ</b> کِ <sup>7</sup>                                         | كريم پر      |
|       | ہے، کوئی خص اس کے اندر ک                     | یورت میں وہ قرآ نِ کریم آخ بھی محفوظ۔<br>بیل نہیں ہے ہ                                      |              |
| 1     | ·                                            | بدیلی نہیں لاسکا۔                                                                           |              |
| . F9P | والمرجبين ومنابعة المتحاجين المتعاد المتعادي |                                                                                             |              |

تعليم قرآن كي ابميت مواعظان الما المدارم من اورعلم قراءت دوسرا قراءت کاعلم ہے۔ وہ بیر کہ جب اللد تعالیٰ نے قرآ ن کریم نازل فرمایا توخود اللہ تعالیٰ کی طرف سے قرآن کریم پڑھنے کے کئی طریقے بھی نازل فرمادیے گئے کہ اس لفظ کو اس طرح بھی پڑھاجا سکتا ہے ادر اس طرح بھی پڑھاجاسکتا ہے۔ اس کو' علم قراءت' کہتے ہیں۔ اس علم کوبھی امت مسلمہ نے D جوں کا توں محفوظ رکھا اور آج تک محفوظ چلا آ رہا ہے۔  $\odot$ یہ پہلی سیڑھی ہے بہر حال! تلاوت بذاتِ خود ایک مقصد ہے اور یہ کہنا کہ بغیر سمجھے صرف الفاظ کو پڑھنے سے کیا حاصل؟ بید شیطان کا دھوکہ ہے۔ یاد رکھے! جب تک سی شخص کو قرآنِ کریم شمچھ بغیر پڑھنا نہ آیا تو وہ شخص دوسری منزل پر قدم رکھ ہی نہیں سکتا۔ قرآنِ کریم شمچھ بغیر پڑھنا پہلی سیڑھی ہے، اس سیڑھی کو پار کرنے کے بعد دوسری سیڑھی کانمبر آتا ہے۔ اگر کسی شخص کو پہلی سیڑھی یار کرنے کی تو فیق نه ہوئی تو وہ دوسری سیر حمی تک کیے ہنچ گا۔ مرحرف يردس نيكيان اسی وجہ سے نبی کریم ملاظ کیلم نے ارشاد فرمایا کہ' اگر کوئی شخص قرآن کریم ک تلاوت کرتا ہے تو ہر حرف کی ادائیگی پر اللد تعالیٰ کی طرف سے وس نیکیاں کھی جاتی ہیں' اور پھر حضور اقدس سانطالیہ ہے اس کی تشریح کرتے ہوئے فرمایا 299

مواطط عماني بلدين باج تعليم قرآن كي اہميت کہ ' میں بہ بیں کہتا کہ الم" ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے، لام ایک حرف ب اورميم ايك حرف ب - " لبذاجس شخص ف "الم " يرها تو اس ك نامهُ اممال میں تیں نیکیوں کا اضافہ ہو گیا۔(۱) اگرچہ بعض علاء نے تو اس حدیث کی تشریح میں بیفر مایا کہ ''المہٰ'' پڑھنے پر نوے نیکیاں کھی جائمیں گی، کیوں کہ خود' الف' نین حرفوں پر مشمل ہے اور' لام' بھی تین حرفوں پر مشمل ہے اور · · میم · بھی تین حرفوں پر مشتمل ہے۔ اس طرح یہ نو حروف ہوئے اور ہر حرف پر دس نیکیوں کا تواب کھا جاتا ہے تو اس طرح نوے نیکیاں اس کے نامہ اعمال میں لکھ دی جاتی ہیں۔ اتن فضیلت تلاوتِ قر آ نِ کریم پر اللہ تعالیٰ نے رکھی ہے۔ انیکیان' آخرت کی کرنی آج جارے دلوں میں نامہ اعمال میں نیکیوں کے اضافے کی اہمیت اور اس کی قدر معلوم نہیں ہوتی، لیکن اگر کوئی شخص سے کہہ دیتا کہ بیے نیک کام کرو گے تو تہمیں نوے روپے ملیں گے تو اس کی ہمارے دلوں میں بڑی قدر دمنزلت ہوتی۔ وجداس کی بیہ ہے کہ آج ہمیں ان نیکیوں کی قدر معلوم نہیں، لیکن یاد رکھے! بیہ نیکیاں ہی در حقیقت آخرت کی کرنی ہیں۔ جب تک مید ظاہری آ نکھ کلی ہوئی ہے اور جب تک انسان کا سانس چل رہا ہے، اس وقت تک اس نیکی کا اجر وتواب ادر اس کا حقیقی فائدہ انسان کو معلوم نہیں ہوتا، کیکن جب بیہ آنکھ بند ہوگی اور آخرت کا اور برزخ کا عالم شروع ہوگا تو اس وقت تم وہاں نہ تو پیے ساتھ لے جاسکو گے اور نہ رویے ساتھ لے جاسکو گے، وہاں تو صرف بید سوال ہوگا کہ کتن (1) الزهد لابن المبار ک ۲۷۹/۱ (۸۰۸) طبع دار الکتب العلمیة-وسنن الترمذی ۳۳/۵ (۲۹۱۰) وقال ہذا حدیث حسن صحیح غریب من ہذا الوجه۔ 190

مواعظاني المعديب ام لعليم قرآن كي اجميت نیکیاں اپنے اعمال مروز اللہ قیمت معلوم ہوگ۔ نیکیاں اپنے اعمال نامے میں لے کر آئے ہو؟ اس وقت ان نیکیوں کی قدر و 🚱 ہم نے تلاوت قرآ بن کریم چھوڑ دی بهرجال! قرآن كريم كى تلاوت مستقل فضيلت كا باعث اور اجرو ثواب كا ذریعہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ابتداء اسلام سے لے کر آج تک امت مسلمہ کامعمول رہا ہے کہ صبح کو بیدار ہونے کے بعد جب تک قرآ بن کریم کی تھوڑی سی تلاوت نہ کر لیتے ، اس وقت تک دنیا کے دوسرے کاموں میں نہیں لگتے تھے۔ میں  $\widehat{\cdot}$ کے دفت مسلمانوں کے محلے سے گزریں تو گھر گھر سے قرآن کریم کی تلاوت کی آ دازیں آیا کرتی تھیں اور تلاوت کی یہ آواز آنا یہ مسلمانوں کے محلے کی نشانی تھی۔ افسوس ہے کہ آج ہم نے ایک طرف کفر اور شرک سے بھی آ زادی حاصل کرلی اور دوسری طرف اللہ اور اللہ کے رسول سائٹ کی احکام اور ان کی تعلیمات سے اور دین سے بھی آ زاد ہو گئے اور اب ہر سال آ زادی کا جشن منایا جاتا ہے، چراغاں کیا جاتا ہے، حجنڈیاں لگائی جاتی ہیں کہ جمیں آزادی طاصل ہوگئ، لیکن ایسی آ زادی حاصل ہوئی کہ اس کے بعد ہم دین سے بھی آ زاد ہوگئے ادر اس کے منتج میں نہ ہماری جانیں محفوظ ہیں، نہ مال محفوظ ہے، نہ آ برو محفوظ ہے، بلکہ فسق و فجور کا بازار گرم ہے۔ اس کو ہم نے آزادی کا نام دے دیا اور اب ہماری پوری قوم پی عذاب بھگت رہی ہے۔ 🛞 قرآن کریم کی لعنت سے بچیں آج قرآ نِ کریم کی تلاوت کرنے والانہیں ملتا اور اگر کوئی شخص قرآ نِ کریم 194

مواطعاني جلد جهارم تعليم قران كى اہميت MIC کی تلادت کرتا بھی ہےتو وہ اس طرح تلادت نہیں کرتا جس طرح تلادت کرنے ater affer کاحق ہے۔ حالانکہ بعض اوقات انسان تلاوت کرتا ہے لیکن قرآن کریم کے حروف اس کولعنت کررہے ہوتے ہیں۔<sup>(۱)</sup> اس لیے کہ وہ قرآن کریم کو بگاڑ کر یر هتا ب اور صحیح طریقے سے پڑھنے کی فکر، دھیان اور خیال نہیں ہے۔ اگر ایک محف آج ہی مسلمان ہوا اور وہ غلط طریقے سے قر آن کریم پڑھے تو وہ اللہ تعالی کے یہاں معذور ب، لیکن اگر کسی نے ساری عمر گزاردی چر بھی سورہ فاتحہ تک صحیح طریقے سے پڑھنا نہ آئی تو ایسا شخص اللہ تعالٰی کے سامنے کیا عذر پیش کرے گا۔ اس لیے ہمیں اس طرح تلاوت کرنے کا اہتمام کرنا چاہیے جس طرح نی کریم ملاظ ایج نے سکھایا۔ بد ہر مسلمان کی ذمہ داری ہے جس کے بغیر وہ قرآن کریم کا پہلاحق بھی ادانہیں کر سکتا۔ دوسراحق اور تیسراحق تو وہ کیا ادا کر ہےگا۔ 🚯 ایک صحابی کاواقعہ ایک زمانہ وہ تھا جب مسلمان قر آ نِ کریم کے الفاظ سکھنے کے لیے مختیں اور مشقتیں اور قربانیاں دیا کرتے تھے۔ سی بخاری میں واقعہ ککھا ہے کہ ایک صحابی عمرو بن سلمة رضائفة فرمات بي كه جب حضورِ اقدس ملاطلًا إلى مدينه طيبة تشريف لائے تو میں اس وقت بچہ تھا اور میرا گاؤں مدینہ منورہ سے بہت فاصلے پر تھا۔ میرے قبیلے کے پچھ لوگ مسلمان ہو گئے اور مجھے بھی اللہ تعالیٰ نے ایمان کی توفیق عطا فرمائی۔ ایمان لانے کے بعد سب سے بڑی دولت قرآنِ کریم ہے۔ (1) احیاء علوم الدین للغز الی ۲۷٤/۱ طبع دار المعرفة والمدخل لابن الحاج ۹۰/۱ طبع دار التراث۔ 894

تعليم قرأن كي ابميت

مواطقتان المجارم

م الفاظ یاد کروں، اس کا علم سیکھوں، لیکن بوری بستی میں قرآن کریم پڑھانے والا کوئی نہیں تھا ادر قرآن کریم سکھنے کا کوئی انظام نہیں تھا۔ چنانچہ میں سر کرتا کہ میری بستی کے باہر قافلوں کے گزرنے کا جو راستہ تھا، روزانہ صبح کے وقت وہاں جا کر کھڑا ہوجاتا، جب کوئی قافلہ گزرتا تو میں پوچھتا کہ کیا بیہ قافلہ مدینہ منورہ سے آیا ہے؟ جب قافلہ دالے بتاتے کہ ہم مدینہ منورہ سے آئے ہیں تو پھر ان سے درخواست کرتا کہ آب میں سے کسی کو قرآن کریم کا کچھ حصہ یاد ہوتو مجھے سکھادیں، جن کو یاد ہوتا میں ان سے وہ حصہ یاد کرلیتا۔ پیرمیرا روزانہ کا معمول تھا۔ اس طرح چند مہینوں کے اندر میں اپنی بستی میں سب سے زیادہ قرآن کریم کا یاد کرنے والا ہوگیا اور سب سے زیادہ سورتیں مجھے یاد تھیں۔ چنانچہ جب میری بستی میں مسجد کی تعمیر ہوئی اور امامت کے لیے کسی کوآگے بڑھانے کا دفت آیا تولوگوں نے مجھے آگے کردیا، اس لیے کہ سب *\_\_زیادہ قرآن کریم مجھے* یادتھا۔<sup>(۱)</sup>

🚯 قرآن کریم اسی طرح محفوظ ہے

بہر حال! اس طرح لوگوں نے محنت اور مشقت کر کے قرآ نِ کریم حاصل کیا ادر انہی کی محنت اور جدوجہد کا نتیجہ ہے کہ آج الحمد للد! بی قرآ بن کریم بفضلہ تعالی صحیح شکل وصورت میں موجود ہے اور نہ صرف الفاظ بلکہ معانی تجی محفوظ ہیں۔ آج الممدللد پورے اطمینان کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ قرآن کریم کی وہ صحیح تفسیر جو حضور اقدس ملى طالبة مس صحابه كرام تكالله تك اور صحابه كرام مكالله من الحر ہم تک پہنچی ہے وہ اپنی صحیح شکل و صورت میں محفوظ ہے، اس میں کوئی تغیر (۱) صحيح البخارى ٥/١٥٠ (٤٣٠٢).



ייאכ הקתווו

T\_\_\_\_

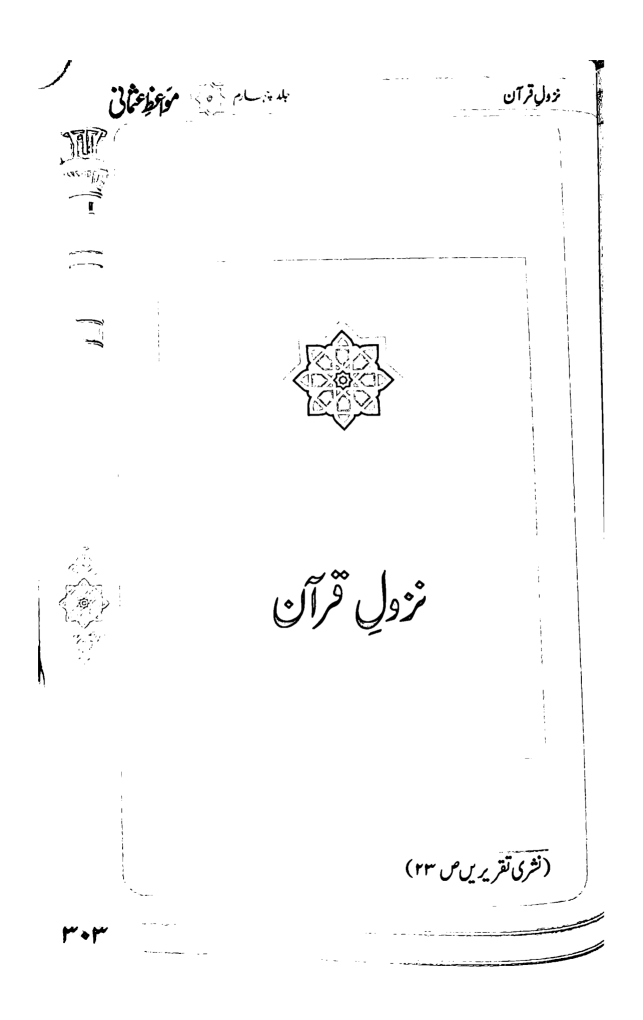
291

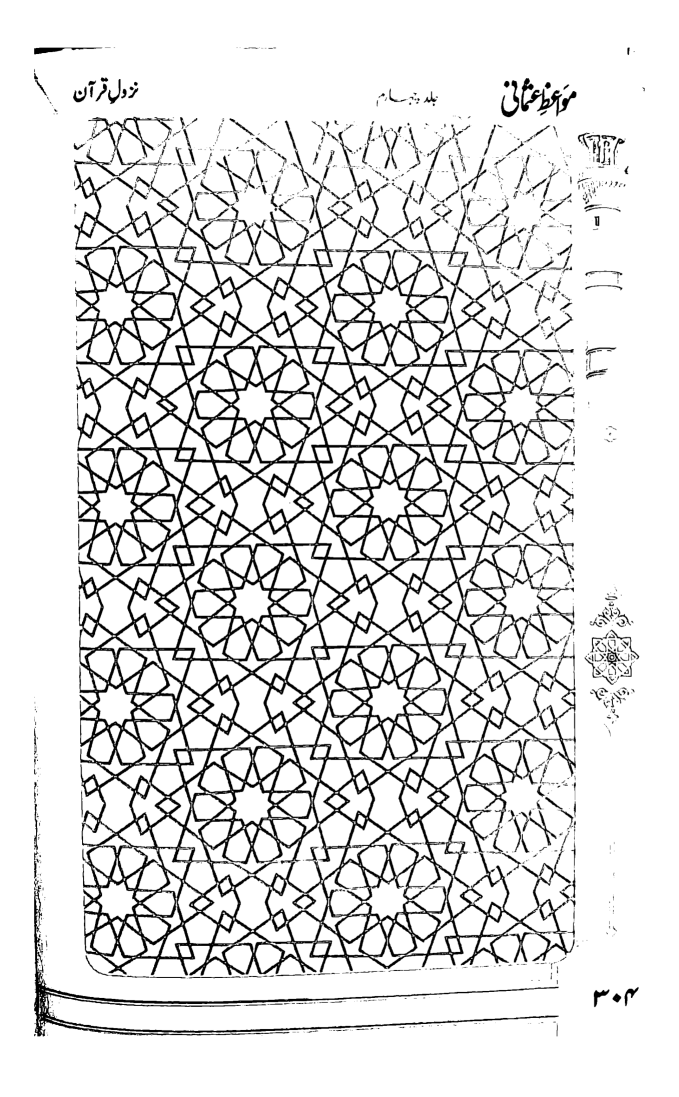
لعليم قرآن كي اہميت ملدية سام من م**وارط عواني** اور تبدیلی نہیں ہوئی۔ اللہ تعالیٰ نے جس طرح اس کے الفاظ کی حفاظت کا انتظام فرمایا ہے، اس طرح اس کے معانی کی حفاظت کا بھی انتظام فرمایا ہے۔ 🔬 عربی لغت کی حفاظت کا ایک طریقہ معانی کی حفاظت کس طرح فرمائی؟ اس کی ایک چھوٹی سی مثال پش کرتا ہوں۔ ایک بزرگ اور عالم گزرے ہیں علامہ حوی رطیقیہ ۔ ان کی ایک کتاب ہے جس کا نام ہے ، مجم البلدان ، اس کتاب میں انہوں نے اپنے زمانے تک کے  $\odot$ مشہور شہروں کے حالات اور ان کی تاریخ بیان فرمائی ہے۔گویا کہ بیہ جغرافیہ اور تاریخ کی کتاب ہے۔ اس کتاب میں انہوں نے لکھا ہے کہ جزیرہ عرب میں دو قبیلے تھے: ایک کا نام عکاظ اور دوسرے کا نام ضرائب تھا۔ ان دونوں کے بارے میں یہ بات مشہورتھی کہ اگر کوئی مہمان دوسرے شہر اور دوسری بستی کا ان کے قبیلے میں آتا تو بدلوگ اس مہمان کو اپنے یہاں تین دن سے زیادہ تھر نے نہیں دیتے تھے۔ حالانکہ اہل عرب بڑے مہمان نواز ہوتے ہیں اور مہمان کی آمد پر خوشیاں مناتے ہیں، لیکن عکاظ اور ضرائب کے قبیلے کے لوگ مہمان کو اپنے یہاں تین دن سے زیادہ تھہرنے کی اجازت نہیں ویتے تھے۔ لوگوں نے ان سے بوچھا کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ تم مہمانوں کو تمن ون ت زیادہ نہیں تھر نے دیتے؟ جواب میں انہوں نے کہا کہ بات وراصل سے ب کہ اگر کوئی باہر کا آدمی ہمارے یہاں تین دن سے زیادہ تظہر جائے گاتو وہ ہماری زبان خراب کر جائے گا اور زبان سے الفاظ کی اوا لیک کے طریقے، زبان کا مفہوم، زبان کے مختلف الفاظ کے معانی اور ان کے طریقہ استعال میں وہ صخص اثر انداز ہوجائے گا اور ہماری زبان کو تبدیل کردے گا اور ہماری زبان قرآن 299

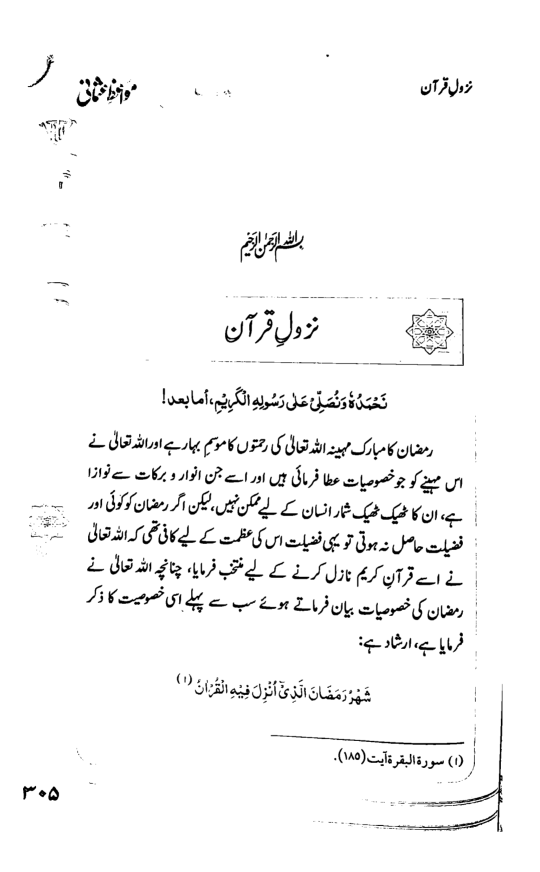
تعليم قرآن كى اہميت تبلد وترسيارم مواطعتاني TIP کریم کی زبان ب البذا اس زبان کو محفوظ رکھنا ضروری ب، اس وجه ب م سی مہمان کو تین دن سے زیادہ تھہرنے کی اجازت نہیں دیتے۔ اس طرح اللہ تعالی نے قرآ ن کریم کے الفاظ اور اس کے معانی کو محفوظ رکھا۔ 🚁 قرآنِ کریم کی تعلیم کے لیے بچوں کا چندہ آج قرآن کریم اور اس کے تمام علوم کی ایکائی روٹی کی شکل میں ہمارے \_ سامنے ہیں، اب ہمارا کام بی ہے کہ ہم اس قرآن کریم کو ادر اس کے علوم کو حاصل کریں اور اس کو اپنی زندگی کے اندر داخل کریں۔ ہمارے ملک اور شہر میں بہت سے مدارس اور مکاتب قائم ہیں جن کے اندر قرآ بن کریم کی تعلیم اور تعلم کا انظام ہے۔ اللہ تعالیٰ کافضل وکرم ہے کہ اس جگہ پر بھی ایک مدر سے کے قیام کا انظام ہواب اور اس کے لیے بد جگہ مخص کی گئی ہے۔ بہت سے مدرسے قائم ہوتے رہے ہیں اور ان کے لیے چند ، بھی بہت کیے جاتے ہیں، لیکن جب بھی کسی مدر سے لیے چند ب کا معاملہ سامنے آتا ہے تو مجھے اپنے والدِ ماجد حضرت مولانا مفق محمد شفيع صاحب قدس اللدسره كى ايك بات ياد آتى ب- وه فرماتے تھے کہ لوگ مدرے کے لیے پیوں کے چندے کا تو بڑا اہتمام کرتے ہیں، حالانکہ پیوں کا چندہ اتن اہمیت نہیں رکھتا، کیوں کہ میرا بہ تجربہ ہے کہ جب ایک کام اخلاص کے ساتھ شروع کیا جاتا ہے تو اللہ تعالی غیب سے اس کی مدد فرماتے ہیں اور اس کا انتظام فرماتے ہیں۔ اس کا مشاہدہ اور تجربہ ہے اور اس دقت جتنے مدارس چل رہے ہیں، ان سب کے اندر جا کر کھلی آ تھوں سے اس کا مشاہدہ کر سکتے ہیں حالانکہ وہاں کوئی اپیل نہیں ہے، کوئی چندہ نہیں ہے، کوئی سفیر نہیں ہے۔ اگر کام کے اندر اخلاص ہو

مواطنتوني لغليم قرآن كيابميت تو اللد تعالی عطا فرما ہی دیتے ہیں، لیکن مدارس کے لیے اصل چندہ بچد کا چندہ ہونا چاہے۔ اب اگر قائم کرنے والوں نے مدر سے تو تائم کردیے اور اس پر پیے بھی خرچ کردیے، مکارتیں بھی کھڑی کردیں اور درس و تدریس بھی شروع ہوگیا، لیکن بدسب ہونے کے بعد بد بات سامنے آئی کہ مسلمان اس مدر ے میں این -----یوں کو بھیجنے کے لیے تیارنہیں۔ وہ مسلمان اپنے بچوں کو اس لیے بھیجنے کے لیے تیار نہیں کہ مدرب میں بھیجنے سے نیکیاں ملتی ہیں اور ددسری جگہ بھیجنے سے روپے ملتے ہیں، تو روبے کے مقابلے میں نیکیوں کو ترج کس طرح دیں۔ ٢ مدرسه عمارت کا نام نبیس بہر حال! بیہ مدرسہ تو قائم ہور ہا ہے، لیکن مدرسہ ممارت کا نام نہیں، مدرسه جگہ اور پلاٹ کا نام نہیں، مدرسہ درس گاہ کا نام نہیں، بلکہ پڑھنے اور پڑھانے والول كا نام مدرسه ب- دارالعلوم ديوبند كا نام تو آب سب ف سنا بوكا، اتى بر ی دین درس گاه، لیکن جب وه قائم موا تو اس وقت اس کی نه کوئی محارت تھی، نہ کوئی کمرہ تھا، بلکہ ایک انار کے درخت کے پنچ بیٹھ کر ایک استاد اور ایک شاگرد ن پر هنا پر هانا شروع کرد یا اور اس طرح " دارالعلوم دیوبند "قائم بوگیا اور يم نی کریم ملاظی کم سنت ہے کہ آپ ملاظی کم نے ایک چور سے پر پہلا مدرسہ قائم فرمايا اور ايك "ضفة" پر صحاب كرام فكاللت آكر جمع مو كمت اور دنيا كاعظيم الثان مدرسة قائم موكيا-اور اگر مدرسہ تو قائم ہو کیا لیکن سارے محلے کے لوگ اس سے غافل بن، نہ تو خود قرآن کریم کی تعلیم حاصل کرنے کو تیار ہیں اور نہ پچوں کو اس میں تیجیخ کے لیے تیار ہیں، تو اس طرح مدر سے سے کماحقہ فائدہ حاصل نہیں ہوسکتا۔ اس

تعليم قرآن كي اہميت مواجط عماني الدجسان لیے آپ حفرات سے میری گزارش بی ہے کہ نہ صرف سے کہ اس مدرسے کے ساتھ مالی تعادن فرمائی بلکہ ساتھ ساتھ اس بات کی کوشش کریں کہ لوگوں کے T. N. 221. دلوں میں قرآن کریم سکھنے اور پڑھنے کا اہتمام پیدا ہو اور اپنے بچوں کو بھیجیں اور جن بڑوں کا قرآنِ کریم صحیح نہیں ہے وہ اپنے قرآنِ کریم صحیح کرنے کا اہتمام کریں۔ اگر بیکام ہم نے کرلیا تو ان شاء اللہ سد مدرسہ بڑا کامیاب اور مفید ہوگا اور ہمارے لیے ذخیرہ آخرت ہوگا۔ اللد تبارك و تعالى اس مدر ، كوابن بارگاه ميں شرف قبوليت عطا فرمائ ادر اس مدرسہ کے قیام میں جن لوگوں نے محنت اور کوشش کی ب اللد تعالی ان کی <u>.</u> اس محنت کو قبول فرمائے اور اس مدرسہ کو دن دوگنی رات چوگنی ترقی عطا فرمائے ادر مسلمانوں کو اس مدرسہ سے صحیح معنوں میں فائدہ اٹھانے کی طرف متوجہ فرمائے۔ آمین۔ وَآخِرُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَبُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَبِينَ ðÎ







نزول قر آن مواجعاتي مبديسام TP رمضان وہ مہینہ ہےجس میں قرآن کریم نازل کیا گیا۔ پھر نزول قرآن کے لیے رمضان کے میں جس ایک الی رات کا انتخاب کیا گیا جسے اس مبارک مہنے کی روح ادراس کی برکات کا عطر کہنا چاہیے، يعنى ليلة القدر، چنانچدارشاد ب: إِنَّا ٱنْزَلْنُهُ فِي لَيُلَةِ الْقَدْبِ أَ وَمَا آدُلْ لكَ مَا لَيُلَهُ الْقَدُى أَ لَيْلَةُ الْقَدُى لا خَيْرٌ عِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ] بلاشبه ہم نے بید قرآن لیلۃ القدر میں نازل کیاب اور 3 حمهي كيا معلوم كدليلة القدركيا چيز ب؟ ليلة القدر ايك ہزارمہینوں سے بہتر ہے۔ یوں تو قرآن کریم ہمیشہ ہے لوح محفوظ میں موجود تھا اور حضورِ اقدس سائطاتی ج یر اس کا نزدل ایک ہی مرتبہ نہیں ہوا، بلکہ ۲۳ سال کی مدت میں ضرورت ادر حالات کے مطابق اے تھوڑا تھوڑا کرکے نازل کیا جاتا رہا،لیکن اللہ تعالی نے قرآنِ كريم كوبيه خاص اعزاز عطا فرمايا كه آنخضرت ملاظ ليلم پراس كا مزول شروع کرنے سے پہلے اسے یکبارگ لور محفوظ سے بیت معمور پرنازل فرمایا۔ بیت معمور عالم بالا میں فرشتوں کی ایک عبادت گاہ ہے اور یہاں قرآن کریم کو نازل فرمانے کا مقصد یہ تھا کہ آج کے دن کلام الی کا یہ محفد امت محد یہ کو پنانے کے لیے لور محفوظ سے بیت معمور میں فرشتوں کے حوالے کردیا گیا، . تا کہ وہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے تھم کے مطابق اس سے مختلف جسے حسب ضرورت سرور دو عالم سان الا يج تك چنجات روي، اس طرح لوج محفوظ ب بيت معمور ير 304

22

مواطعتقاني بلغان بالج نزدل **قر**آن تازل كرف كالي عظيم واقتدر مضان ف مبين اور ليلة الفدر من چي آيا-(') 加以 اس سے بعد بیت معمور سے می کریم سات پر زول قرآن کا خاز کے ليے بھی ای لیلتہ القدر کاامتخاب کیا گیا۔ چنانچہ غار حرا میں جس رات آ محضرت ملاظیم پرسب سے پہلی وی نازل 1 ہوئی، وہ بھی لیلۃ القدر تھی، نبوت سے پہلے آخصرت مانط پیم عبادت کے لیے غار حرا تشریف لے جایا کرتے تھے اور اس مبارک غار کی تنہائیوں میں اپنے 📜 یروردگار کی عبادت کرتے تھے۔ ایک مرتبدای غار می حضرت جريل مَالِينا، تشريف لائ اورآب مان الله ے کہا کہ 'اِقْدَأ' یعنی پر دعو! آ تحضرت مان التي ج يونكه أتى تے، اس لي آب ن جواب میں فرمایا : ''ماأنابقاری : '' یعن میں تو پڑھا ہوا نہیں ہوں، اس پر جریل امین مظلیل فی آب کے سیند مبارک کو زورے دبایا اور دوبارہ کہا کہ "اقرأ" يعنى پر حو، آپ مان التي بخ ور مى جواب ديا كه يس تو پر ها بوانميس بول، جب تمن مرتبه موچا توجريل امين عَلَيْلًا في كما: إِقْرَأُ بِإِسْحِ مَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ أَخْلَقَ أَخْلَقَ الْإِنْسَانَ مِن عَلَقٍ أَ إِثْدَا أَوَ مَبُّكَ الْأَكْرَمُ أَ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ أَ عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعْلَمُ ٥ (١) تفسير ابن ابي حاتم ٢٦٩٠/٨ (١٥١٢٩) طبع مكتبة نزار مصطفى السعودية. وفضائل القرآن لابن ضريس ص٧٣ (١٢١) طبع دار الفكر -(٢) سورةالعلق آيت(١-٥). 204

نزول قرآن 🔣 مواغطاني المعاديب یڑھوا بنے اس پروردگار کے نام سے جس نے پیدا کیا، جس نے انسان کو مجمد خون ہے پیدا کیا، پڑھو اور تمہارا پروردگار بڑا کریم ہے، جس نے قلم کے ذریع علم سکھایا، جس نے انسان کو وہ باتیں سکھا تیں جو وہ نہیں حانيا تقا\_() بيدقرآن كريم كى سب سے پہلى آيات تھيں جوآ مخضرت مانطانيا بريازل ہو کیں، اس کے بعد آپ پر نزول قرآن کا بہ مبارک سلسلہ شیئس سال تک جارى ربا- اورجس رات آب مان التي في يز نزول قرآن كا آغاز جوا وه رات 0 ليلة القدر تقى \_(٢) قرآن کریم ہی نے بیجی بتایا ہے کہ اس عظیم الثان کام کے لیے شب قدر کا انتخاب اس لیے کیا گیا کہ بہ رات اپنی فضیلت اورانواروبرکات کے لحاظ ہے ہزارمہیوں سے بھی بہتر ہے۔ روایات میں ب کہ ایک مرتبہ آنحضرت مانظاتیم نے صحابہ کرام ریٹن یون کے سامنے بچھل امتوں کے کچھ ایسے افراد کاذکر کیا جنہوں نے طویل عمریں یا سی اور سینکروں سال تک اللہ تعالی کی عبادت کی، بعض صحابہ کرام تکانتہ کو اس پر یہ خیال ہوا کہ ان لوگوں نے طویل عمریں یا کر مدت تک ثواب حاصل کرلیا۔ لیکن ہم لوگ جنہیں اتی طویل عمر یں نہیں ملیں، ان کے برابر تواب کیے ماصل کر کے بی ؟ اس پر آخضرت مان الم نے لیلۃ القدر کے بادے میں ب (۱) صحيح البخاري ۲/۱ (۳)و ۲/۱۷۳ (٤٩٥٣). (٢) تفسير كبير للرازى ٢٢٨/٣٢ طبع دار احياء التراث العربى. ٣٠٨

نزول قرآن - مُوَاطِعُمَان M آیات انہیں سنائیں۔<sup>(۱)</sup> اور بتایا کہ جن لوگوں کی عمریں طویل نہیں ہیں، ان کے لیے اللہ تعالٰی نے ایک رات ایک رکھ دی ہے کہ اس میں عبادت کا تواب ہزار مینے کی عبادت ہے بڑھ جاتا ہے اور بیرات شب قدر ہے، چونکہ شب قدر ایک عظیم نمت ہے جو اس امت کو عطا کی گئی ہے، اس لیے اس نعمت کے حصول کے لیے تھوڑی سی طلب اور جبجو کو ضروری قرار دیا گیا ہے اور وہ اس طرح کہ اللہ تعالٰی نے اس کی کوئی 📃 🛁 معین تاریخ بنانے کے بجائے می فرما دیا ہے کہ رات رمضان کے اخیر عشر ے ک طاق راتوں میں ہے کی میں ہوتی ہے۔ لہذا رمضان کی اور رات سے لے کر ۲۹ وی تک ہرطاق رات میں شب قدر ہونے کا اخمال ہے۔ (۲) پھر ان راتوں میں بھی ۲۷ ویں شب کے لیلتہ القدر ہونے کا احمال زیادہ ب- اور متعدد روایات کی روب یمی وہ رات مقى جس ميں مزول قرآن كاعظيم الثان واقعہ پیش آیا، شب قدر میں قرآن كريم كو نازل کرنے میں ایک حکمت بیا بھی معلوم ہوتی ہے کہ مسلمان ہر سال نزول قرآن جیسے اہم واقعہ کی یادگار رات کو جاگ کر اللہ تعالٰی کی عبادت کرکے اس کے حضور دعائیں کرکے اور روزہ رکھ کرمنایا کریں۔ سیہی سے یہ بات بھی معلوم ہوگنی کہ سی عظیم الشان واقعہ کی یاد منانے کا صح طریقہ بینہیں ہے کہ اس کی خوشی میں صرف چراغاں کرلیا جائے یا کچھ بے <sup>(1)</sup> تفسير ابن ابی حاتم ۳٤٥٢/١٠ (١٩٤٢٤) والسنن الکبری للبيهقی ٥٠٤/٤ (٨٥٢٢) طبع دار الكتب العلمية. (۲) صحيح البخارى ۱۹۲/۱ (۸۱۳) و ۲۰۲۱). **\* • 9** 

نزول قرآن **مواغط عمانی** « جلد بیسارم TIPA مقصد اجتماعات منعقد کر لیے جائیں یا اس کی یاد میں کھیل تماشے کیے جائیں، תכרחוקן. بلکہ یادگاراس طرح منائی جائے جس ہے اس واقعہ کا اصل مقصد ذہن میں تازہ ہو، جس سے اس مقصد کے لیے جان ومال خرچ کرنے کاجذبہ بیدار ہو اور جس کے ذریعے اس واقعے کی اصل روح کو برقرار رکھا جا سکے۔ 1 چنانچہ اللہ تبارک و تعالی نے ہمیں نزول قرآن کی یاد منانے کے لیے چراغال کرنے اور جلیے جلوس نکالنے کے بجائے شب قدر کی عبادت کا تھم دیا ہے اور آخصرت ملائظ آیٹر نے بھی اس عظیم الثان واقعے کی مادان رسمی مظاہروں کے  $\mathbb{C}$ اً ذریعے منانے کے بچائے ایک توہر سال اس رات میں جاگ کراورعمادت کرکے منائی اوردوسرے ایک مرتبہ بدر کے میدان میں باطل کی کمرتو ڑ کرمنائی۔ چنانچه غزوهٔ بدر کاعظیم الثان واقعه بھی لیلة القدر میں پیش آیا (۱)جس کا تذکره قرآن كريم ف ان الفاظ مي كيا بك إِنْ كُنْتُمُ امَنْتُمُ بِاللهِ وَمَا آنُزَلْنَا عَلى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَر الْتَقَى الْجَمْعُن (٢) اگرتم اس کلام پرایمان رکھتے ہو جو ہم نے اپنے بندے پر ایک فیصله کن دن نازل کیا تھا، یہ ہی دن تھا جس میں ا (حن وباطل کی) دو جماعتیں باہم ظکرائی تھیں۔ (۱) سنن سعيد بن منصور ٢١٦/٥ (٩٩٥) طبع دار الصميعي والمعجم الكبير للطبر اني ٢٢١/٩ (٩٠٧٣).وقال الهيثمي في "المجمع" ٢٧/٧ (١١٠٢٩) رواه الطبراني وابراهيم لميدرك ابن مسعود , (٢) سورة الأنفال (٤١). 11+

ملد بهارم [] مواجط عمان نزول قر آن ہب قدر سے فائرہ اٹھانے اور نزول قرآن کا شکر ادا کرنے کا بہترین M طریقہ ہے ہے کہ ہر مسلمان اس رات جاگ کر اخلاص کے ساتھ اللہ تعالی کی عبادت کرے، جس قدر ممکن ہو اس میں نفلیں پڑھے، قرآن کریم کی حلادت کرے، تبیج وذکر میں مشغول رہے، اللہ تعالیٰ سے خوب دعائمیں مائلے اور اس یات کا عہد کرے کہ جس مقصد کے لیے قرآن کریم نازل ہوا تھا، اسے حاصل کرنے اوراس کی تبلیغ کے لیے اس میں اپنی جان ومال کی کسی قرمانی سے دریغ نہیں کروں گا۔  $\odot$ ہم اہل یا کتان پراللہ تعالی کا عظیم انعام ہے کہ ہمارا یہ خداداد ملک بھی رمضان کی ۲۷ ویں رات میں وجود میں آیا اوراللہ تعالٰی نے اس اسلامی مملکت کا نقشہ زمین پر ابھرنے کے لیے وہی رات منتخب فرمائی جو قرآن کریم کے مزول کے لیے منتخب فرمائی تھی۔ یہ ایک عظیم سعادت بے جو اہل یا کتان کو حاصل ہوئی اور اس عظیم نعت کا شکر بیدتھا کہ ہم اس ملک میں اپنی زند گیوں کو اللہ تعالٰی کی اس کتاب اور اس کے رسول سانطالیت کی سنت کے مطابق بنائی اور دین ودنیا میں سرخرو ہوں، لیکن افسوس ہے کہ ہم نے ماضی میں اس تعت کی ناشکری کرتے ہوتے اپنے درمیان ہر گناہ اور ہر برائی کو پروان چڑھایا۔ آج پھررمضان کی ۲۷ وی شب ہے اور ہماری بے حدودساب بدعنوانیوں کے باد جود اللہ تعالٰی کی رحمتو ں اورتو یہ کی قبولیت کا درواز ہ بھی بند نہیں ہوا۔ آئے! آج نزول قرآن کی اس مبارک رات میں ندامت کے آنووں ے اپنی بدا ممالیوں کے داغ دھوڈ الیس ، اپنی سابقہ شرمناک زندگی ہے تو بہ کریں 2 ٣11

مواغط عماني \* بلده ال ىز د**ل قر آ**ن ادر نزول قر آن کی یادگار اس نے عزم اور ولولے کے ساتھ منائیں کہ آئندہ ہم ا پنی زندگی کی ایک ایک نقل وحرکت کواللہ تعالی کی اس مقدس کتاب اوراس کے رسول مان المنظر بين كى ياكيزه سنت مح مطابق بنان كى كوشش كري 2-آج کی رات اینے گناہوں سے توبہ کی رات ہے، اللہ تعالی سینوں میں یئے عزائم پر عمل کرنے کی توفیق عطافرمائے۔ اگر آج ہم نے خلوص دل کے ساتھ یہ کام کرلیا تو یقین کیچیے کہ دینی ادر د نیوی ترقی کی شاہراہ پر سالوں کا فاصلہ چند لحوں میں طے ہوسکتا ہے۔ وادئ عثق بسے دور دراز است ولے طے شود جادہ صد سالہ یہ آہے گاہے ٣١٢

مواغطوعتان مواجعط عتمان

r.

١

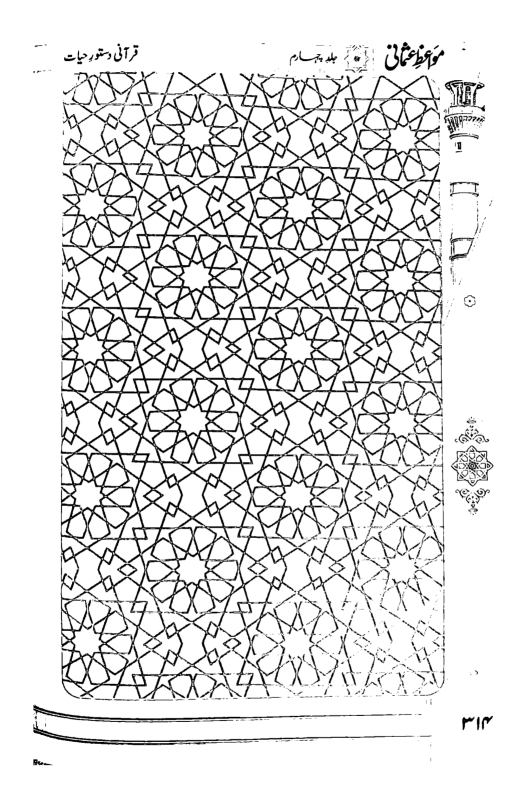
قرآنى دستورِ حيات

قرآني دستورحيات

(نشری تقریریں ۲۹)

۳۱۳

· · ··· · · -



مد بنام المنظمة مواطقة مان قرآني دستورحيات M بالطه الآحز الآخيم قرآني دستورحات نَحْمَدُ لأوَ نُصَلِّى عَلَى رَسُولِهِ الْكَيِيْمِ، أَمَّا بِعِد إ  $\odot$ اس بات پرتو ہرمسلمان کا ایمان ہے کہ قرآن کریم ایک کلمل دستور حیات ب، ایما دستور حیات جس پر عمل کر کے انسان دنیا و آخرت دونوں میں کامیابی اور امن وسکون کی صانت حاصل کر سکتا ہے، لیکن اس دعوے کی دلیل بردی تفصيل چاہتى ب، اس پر صخيم كتابيں لكھى جاسكتى ہيں اور لكھى كئى ہيں، آج كى نشست میں ہم نہایت اختصار کے ساتھ اس دستور حیات کی بعض اہم خصوصیات یر گفتگو کریں گے۔ قرآن كريم في جس دستور حيات كى طرف انسانيت كى راه نمائى كى ب، ا ب خود تین مختر لفظوں میں سمیٹ دیا ہے، ارشاد ہے: إن الْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ (١) یعن حاکمیت صرف اللد کی ہے (۱) سورةالانعام آيت (٥٧)-210

قرآني دستورِ حيات مواعظ عماني المديب الم بہ قرآن دستور حیات کی سب سے پہلی، سب سے جامع اور سب سے اہم دفعہ ہے جس میں ہر شعبہ زندگ سے متعلق قرآنی ہدایات خود بخو د شامل ہوجاتی ہیں اور اس کا مطلب سد ہے کہ جو شخص قرآن کریم کے دیے ہوئے نظام زندگ سے مستفید ہونا چاہے اسے سب سے پہلے دل میں بید حقیقت پیوست کرنی پڑے گی کہ اس کا بنات میں حاکمیت کا حق صرف اللہ کو ہے اور اس کے تمام بندوں کا کام ہے ہے کہ اس کے ہر حکم کے آگے سرتسلیم خم کر دیں۔ اللہ کی بیر حاکمیت اس قدر عظیم الثان، اتن ہمہ گیر اور دائمی و ابدی ہے کہ دنیو ی تھم انسانوں کی صرف ظاہری زندگی پر چلتا ہے، باطنی زندگ پر نہیں، چنانچہ دنیا کا کوئی قانون انسان کی پوشیدہ زندگی، اس کے اخلاق اور اس کے ذہن وفکر کو گرفت میں نہیں لے سکتا، لیکن اللہ تعالیٰ کی حاکمیت انسان کی ظاہری زندگی سے لے کر اس کے اخلاق و مزاج اور اس کے قلب و ذہن کے نہاں خانوں تک کو محیط ب، زندگی کا کوئی سانس اس کی گرفت سے باہر نہیں اور اس کا تقاضا ہے ہے کہ انسان دفتر میں ہویا بازار میں، اقتدار کی کری پر ہو یا عوامی التیج پر، گھر والوں کے ساتھ ہو یا تنہائی میں، وہ جہاں کہیں بھی ہواینے ہر ہر قول وفعل اور سوچ بچار میں اپنے آپ کو اللد تعالى كا تابع فرمان شمحصاور به يقين ركھے كيہ وَ لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ \* إِنَّ السَّبْعَ وَ الْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْبُو لَإِنَ اورجس بات کائمہیں یقین نہ ہو اس کے پیچھے مت پڑو، بلا شبہ کان، آئکھ اور دل ان میں سے ہر چیز کے بارے (1) سورة الاسراء آيت (٣٦).

مواطوعتاني فيحسر قرآني دستور حيات میں بیہ سوال ہوگا کہ انہیں کس کام میں خرچ کیا۔ NIP -چنانچہ اللہ تعالی نے قرآنِ کریم اور نبی کریم من شیکی ہم کے ذریعے جو احکام دب بین وہ پانچ بڑے شعبوں پر منقسم ہیں: عقائد، عبادات، معاملات، معاشرت اور اخلاق۔ عقائد کے شعبے میں اللہ تعالی نے انسان کو ان حقائق کی تعلیم دی ہے، جنہیں جاننا اور دل سے ماننا اس کے مقصدِ تخلیق کے لیے ضروری ہے، مثلا تو حید، رسالت، آخرت، تقدیر، ملائکہ اور اسلام کے وہ دوسرے بنیا دی عقائد جو صرف ما بعد الطبيعي حقيقوں كا اعتراف بى نہيں ہيں، بلكه ان كى بنياد ير ايك دكش اور پرسکون زندگی کی عمارت کھڑی ہوئی ہے۔ جب سے عقائد دل میں جا گزین ہو جاتے ہیں اور انسان یہ بچھنے لگتا ہے کہ اس کا سُنات میں حقیقی قوت صرف اللہ کی ا ہے، وہ ہر آن مجھے اور میرے ہر تول وفعل کو دیکھ رہا ہے اور بالآخر مجھے اپنے ہر ہر عمل کا جواب دینے کے لیے اس کی بار گاہ میں پیش ہونا ہے تو اس سے خود بخو د اس کا میلان برائیوں کی طرف کم اور اچھائیوں کی طرف زیادہ ہوتا چلا جاتا ہے۔ دوسرا شعبه عبادات، كاب جس مين نماز، روزه، ج، زكوة اور قرماني وغيره داخل ہیں، ان عبادات کا مقصد اللہ تعالیٰ کے ساتھ ایک خاص تعلق اور رابطہ بیدا کرنا ہے۔ عقائد کے ذریع انسان نے جن باتوں کا یقین این عقل اور ذہن میں پیدا کیا تھا، بیرعبادتیں اس کوقلب و روح میں اس مضبوطی کے ساتھ پیوست كرديق بي كه رفته رفته بيعقيد اعشق كي صورت اختيار كريست بي - انسان كي فطرت بیہ چاہتی ہے کہ وہ اپنے خالق و مالک سے لولگائے، اس کے حضور سر نیاز خم کرے، اپنی مشکلات میں اے پکارے اور اس کے سامنے اپنے عجز و نیاز کی **س**الا

قرآني دستور حيات مواطعتان إها جلد بهام تین چوتھائی جھے میں تمام تر' معاملات' سے متعلق احکام چیلے ہوئے ہیں۔ TIP قرآنی دستور حیات کا چوتھا شعبہ''معاشرت'' ہے، جس میں ایک طرف ا 240 M انفرادی زندگی میں اٹھنے بیٹھنے، چلنے کچرنے، کھانے پینے اوڑ ھنے اور سونے جاگنے کے آ داب بتائے گئے بیں اور دوسری طرح مال باب، بہن بھائی، بدی بچ، 1 عزیز و اقرباء، دوست احباب اور دوسرے لوگوں کے ساتھ میل جول اور عام برتاؤ کے آداب کی تعلیم دی گئی ہے، بہ بھی بڑا وسیع شعبہ ہے جس کی تفصیلات پر Ē مفصل کتابیں موجود ہیں، لیکن اس کا بنیادی اصول سرور دو عالم مقتق بیج نے ان الفاظ میں بیان فرما دیا ہے کہ "ٱلْمسْلِمْمَنْ سَلِمَ الْمسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ" (١) مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسرے مسلمان محفوظ ہیں۔ جس کا خلاصہ بد ہے کہ کوئی انسان اپنی ذات، اپنے قول وفعل یا اپنی کسی ادا سے سی دوسرے کی تکلیف کا باعث نہ بنے، اسلام کے تمام معاشرتی احکام ای اصول کے گرد کھومتے ہیں۔ چنانچہ قرآن کریم اور سنی نبوی نے ان تمام کاموں پر قد خن عائد کر دی ہے جن سے کسی دوسرے کو ناحق تکلیف پینچ سکتی ہو، قر آن کریم کے ارشاد کے مطابق ایک انسان کو تکلیف پنچانا پوری انسانی براوری كو تكليف پنجان ك مترادف ب، چنانچه ارشاد ب: مَن قَنتَلَ لَفْسًا بِغَيْرِ لَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِ الأَنْهِ فَكَلَّهُمَا قَتَلَ (۱) صحيح البخاري ۱۱/۱۱ (۱۰).

قرآني دستورِ حيات النَّاسَ جَبِيْعًا(١) ۔ جو شخص کسی جان کے بدلے کے بغیر یا زمین کے فساد پھیلانے کی سزا کے بغیر کسی دوسرے کو قتل کرے تو گویا اس نے بیک وقت تمام انسانوں کوتل کر دیا۔ قر آن کریم کی سورۂ حجرات میں خاص طور پر ان معاشرتی احکام کی تا کید کی گئی ہے جن میں غیبت، لڑائی جھکڑے اور تمسخر و استہزاء کی ممانعت بڑے یخت الفاظ میں کی گئی ہے۔  $\Im$ قرآنی دستور حیات کا یانچوان اور آخری شعبه 'اخلاق' ب اور اس شع میں انسانی طبیعت کے ان نازک مسائل کو چھٹرا گیا ہے جونہایت باریک ہونے کے با وجود زندگی پر گہرے اثرات مرتب کرتے ہیں، واقعہ بیر ہے کہ انسان اپن ظاہری زندگی میں جو کچھ کرتا ہے وہ اس کے اندرونی اخلاق کاعکس ہوتا ہے، لہٰذا قرآنِ کریم نے ان اندرونی اخلاق سے متعلق بھی بڑے مفصل احکام دیے ہیں ادر انسان پر فرض قرار دیا ہے کہ وہ تواضع ، ایثار، مروت، سخاوت، شجاعت، تخل اور بربادی جیسے اچھے اوصاف سے آ راستہ ہو اور تکبر، خود پندی، غصر، حسد، بغض، عدادت، بخل، بزدلی ادر عجلت پسندی جیسے برے اخلاق سے اپنے آپ کو بچائے، بیہ کام چونکہ بڑا مشکل، نازک اور باریک ہے اور محض نظریاتی تعلیم سے مدمقصد حاصل نہیں ہوتا، اس لیے قرآن کریم نے بیہ بتایا ہے کد انبیاء سلاسط کو دنیا میں بھیجا جاتا ہے کہ وہ عملی طور پر لوگوں کی اخلاقی تربیت کر س اور (1) سورة المائدة (٣٢).

قرآني دستورِ حيات مُوَعظمة في الما المديسان انباء کرام سلط مح بعد ان کے سیچ پردکار سے پنجبر انہ فریضہ ادا کرتے ہیں، 19 ALLER اس لیے اخلاقی تربیت کے لیے ہرمسلمان کی ذمہ داری ہے کہ وہ انبیاء کے سیچے متبعین کی صحبت اختیار کرے ان سے بیملی تربیت حاصل کرے۔ ارشاد ہے: نَيَا يُنْهَا الَّنِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَكُوْنُوْا مَعَ الصَّرِقِيْنَ (1) اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور سیچ لوگوں کے ساتھی بن حادَ چنانچہ اس عملی تربیت کا بہترین طریقہ یہی ہے کہ انسان ایسے لوگوں کی  $\odot$ صحبت اختیار کرے جو پہلے سے تربیت یافتہ ہوں اور ان کے اخلاق یاک صاف ہوں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس قرآنی دستورِ حیات پر کما حقہ عمل پیرا ہونے ک توفیق بخشے ادر اس کے دنیوی اور اُخروی فوائد سے مستفید فرمائے۔ آمین۔ وآخرد عوانا أن الحبيد لله دب العاليين (١) سورة التوبة آيت (١١٩). ٣٢٢



شیخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محد تقی عثانی صاحب دامت بر کاتبم کے جملہ مواعظ ،خطبات اورتح یرات کم الاسلام حضرت مولا نامفتی محد تقی عثانی صاحب دامت کا تخریح شدہ جامع اور مستند ترین موضوع وار مجموعہ ب، اس مجموعہ میں حضرت مفتی صاحب دامت بر کاتبم کی درج ذیل کتب کا ستیعاب کیا گیا ہے:

ی حضور سن سی بی خرمایا کا اصلاحی خطبات کا اصلاحی مواعظ کا اصلاحی مجالس خطبات عثانی کا خطبات دورهٔ ہند کا در کِ شُعب الایمان کا نشری تقریر یں اسلاح معاشرہ کا تربی بیانات کا ذکر دفکر اسلاح معاشرہ کا محلوہ کا اسلاح معاشرہ کا تربی بیانات کا تاریخ

آسان ترجمة قرآن الله اسلام اور جماری زندگ
تقریر ترفدی جمان دیده الحرد سفر درسفر
دنیا مرئ آگ به اسلام اورجد ید معاشی مسائل به جمان دلام شام
دنیا مرئ آگ به اسلام اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شامل شدہ ، اور بعض صوتی صورتوں میں
محفوظ شدہ حضرت والا دامت برکاتہم کے بیانات و خطبات کو شامل کیا گیا ہے، جس سے علاء، طلباء، خطباء اور دیام ریز صورت بی سے المادہ کر سکتے ہیں۔





**.**