# موعظان

إصلاحي تقارير ومضامين كاموضوع والمحبوعه



تعلیم و سیادل)





مُفتى مُحَدِّ تقى عُثَانى



(Quranic Studies Publishers)



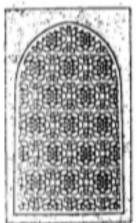


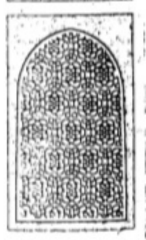
بلديجهارم

مُفتى مُحَدِثقى عُثَانى

ترتيبوتخوتغ مولاً عنايت الرّعمٰن

(Quranic Studies Publishers) Karachi, Pakistan.





# بدائرة ق مل المستريخ المستريخ المستريخ المستريخ المستريخ

بابتام : خِصْرِقَايِينَ

طع جديد : فللجنه ١٣٣٢ه- حلال ١٠٠٠٠

الر المستقالية

رْتِيكِ دُيِرَاكُنْكُ: عمران خان

(92-21) 35031565, 35123130 :

ائ کل : info@mmqpk.com سبه ک : www.mmqpk.com

www.maktabamaarifulguran.com

fb/onlinesharia : שׁנוֹשׁי

Quranic Studies Publishers)

maktabamaarifulguran.com 75180 vol Linguizerleitifikhirisi



WScan & LULIZE Lyd



علاءو يوبند كيعلوم كاياسيان

وين على كتابول كالتقيم مركز طينكرام جيئل

حنفى كتب خانه محمد معاذ خان

درس نظامی کیلئے ایک مفید ترین

فيتيرام چينل

# శ్రీ <del>కా</del> న్ స్ట్రాఫ్ట్రి

کتبددارالعنوم، کرائي
 فرالدين کافي والا، کرائي
 دارالاشاعت، کرائي
 دارالاشاعت، کرائي
 کتبداصلاح و تبلغ، حيد مآباد
 کتبداصلام و کمتبداصلام و کمتبدام و کمت

٥ كتة القرآن، كرافي ٥ كته رحانيه الا اور ٥ اللائ كاب ممر ، راوليندى ٥ كته احياه العلوم ، كرك

٥ بيت الكتب،كراي ٥ كمتبديت العلوم، لامور ٥ كمتبد علىند، راوليندى ٥ كمتبد عباسي، تيمركره

• ادارة اسلام إت، كرائي رلابور • كته سيدا حرشهيد، لابور • منزيكس، اسلام آباد • كتبدا حرار، مردان

کتب عرفاردق، کرای افغال بلیشرز، الامور نامالیام، اسلام آباد نرآن مجید کل، مردان



# پيشِ لفظ



#### بِسم الله الزّخين الرّحيم

الحمد بله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين، وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللہ سرۃ نے بندے کو دارالعلوم 1909ء میں دورہ صدیث کی تکمیل کے بعد ہی سے جعہ کی تقریر کرنے پرمقرر فرمادیا تھا، شروع میں اپنے لبیلہ ہاؤس والے گھر کے قریب عزیزی مسجد میں کئی سال جعہ کی تقریر کرتا رہا، پھر حضرت والدصاحب ولیٹھیہ کی علالت کے بعد جامع مسجد نعمان لبیلہ ہاؤس میں سالہا سال جمعے کی تقریر کی فوبت آتی رہی۔ 1999ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمود فوبت آتی رہی۔ 1999ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمود صاحب ولیٹھیہ کی وفات ہوئی جو جامع مسجد بیت المکرم میں جمعہ پڑھایا کرتے سے اور ان کی تعلیمات کا فیض دور تک پھیلا ہوا تھا، اس موقع پر مجھے جامع مسجد نعمان لبیلہ ہاؤس سے بیت المکرم منتقل کیا اور وہاں 1999ء سے وی برجے جامع مسجد تعمان لبیلہ ہاؤس سے بیت المکرم منتقل کیا گیا اور وہاں 1999ء سے وی برجے جامع مسجد جعہ کی تقریر کا سلیلہ رہا۔

میرے فیخ مرم حضرت ڈاکٹر عبد الحی عارفی صاحب قدس الله سره کی



وفات کے بعد میرے اساذ حضرت مولا نا سحبان محمود صاحب رائیلہ کے تھم پر میں انوار کے دن عصر نے لیسیلہ ہاؤس کی جامع مسجد نعمان میں اور پھر بیت المکرم میں اتوار کے دن عصر کے بعد ایک اصلاحی مجلس کا سلسلہ شروع کیا، اس وقت میری تقریریں محفوظ کرنے کا کوئی انتظام نہیں تھا اور نہ میں انہیں اس قابل سمجھتا تھا کہ انہیں شائع کیا جائے، لیکن میرے انتہائی مشفق دوست حضرت پروفیسر شمیم احمد صاحب (جواس وقت ''معارف القرآن' کا انگریزی ترجمہ کررہے تھے ) نے میرے معاون مولانا عبداللہ میمن صاحب سے بیخواہش ظاہر کی کہ وہ ان تقریروں کو ریکارڈ کر کے قامبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پران اصلاحی بیانات اور کی قدر جمعے کے قامبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پران اصلاحی بیانات اور کی قدر جمعے کے خطبوں پرمشمل ایک طویل سلسلہ ''اصلاحی خطبات' کے نام سے منظرِ عام پر کے خطبوں پرمشمل ایک طویل سلسلہ ''اصلاحی خطبات' کے نام سے منظرِ عام پر آگیا جس کی اب غالبا ۲۵ جلدیں ہوچکی ہیں۔

تجربے سے معلوم ہوا کہ بفضلہ تعالیٰ ان کی اشاعت مفید ہوئی اور حضراتِ ائمہ وخطباء بھی اپنی تقاریر میں ان سے مدد لینے گئے اور عام مسلمانوں کو بھی عام فہم انداز میں دین کی بنیادی معلومات آسانی سے پہنچنے لگیں، اس کے علاوہ بندہ کو مختلف مواقع پر کراچی یا کسی اور شہر میں، بلکہ کسی اور ملک میں بھی اس طرح کی تقریروں کا موقع ملتا رہا اور متعدد احباب انہیں قلمبند کر کے شائع کرتے رہے اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب کا کرکے شائع کے گئے۔

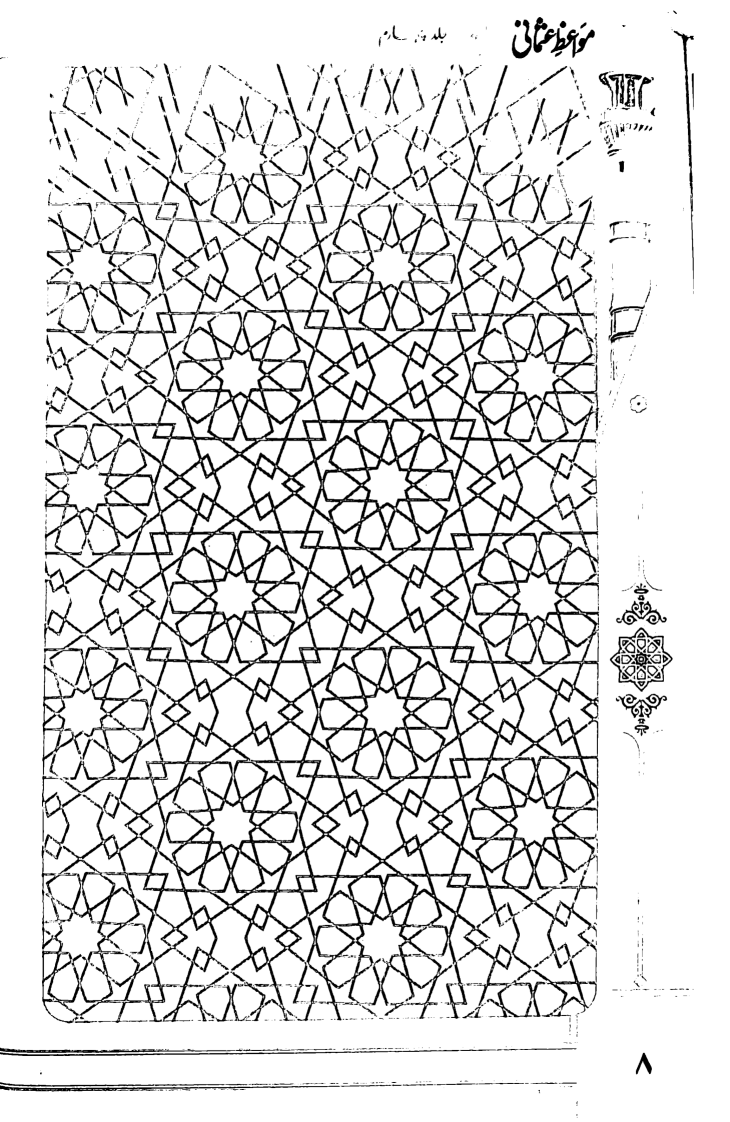
مجھے ایک فکر ہمیشہ دامن گررہی کہ اصلاحی بیانات میں با اوقات واقعات اور احادیث میں صحت کا اتنا اہتمام نہیں ہوتا جتنامتنقل تالیفات میں ہوتا ہے، اس لیے میں نے اپنے احباب میں سے مولانا عنایت الرحمٰن صاحب کو اس پر



نامزوکیا کہ وہ میری تقاریر میں بیان کردہ احادیث یا سلف کے وا تعات کی تحقیق وتخری کریں اور جہال غلطی ہوئی ہو، اس کی اصلاح کریں۔ میرے مشورے سے وہ یہ کام ماشاء اللہ قابلیت کے ساتھ کرتے رہے۔ مولانا عنایت الرحن صاحب نے اس پر یہ اضافہ کیا کہ ''اصلاحی خطبات'، ''اصلاحی مجالی'' اور بیانات کے مختلف مجموعوں کو بھی عنوانات و مضامین کی ترتیب سے مرتب کیا اور جو تقاریر ''البلاغ'' میں یا کسی حتاب کا جز ''البلاغ'' میں یا کسی کتاب کا جز تھیں ان کا بھی استقصاء کر کے ایک نیا مجموعہ ''مواعظ عثانی'' کے نام سے مرتب کردیا اور اس لحاظ سے یہ بندہ کی تقاریر، مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ جامع مجموعہ ہوگیا ہے اور حسب استطاعت اس میں تخریخ و تحقیق کا بھی اہتمام جامع مجموعہ ہوگیا ہے اور حسب استطاعت اس میں تخریخ و تحقیق کا بھی اہتمام ہوگیا ہے۔

بده محمد تقی عثانی عفی عنه ۱۵ /محرم ۱۳ سمایه

Ľ



# عرض ناشر

#### بسمالله الرّخين الرّحيم

نحمده ونصلى على رسوله الكريم اما بعد!

زیرِ نظر کتاب سلسله "مواعظ عثانی" جلد چهارم" تعلیم و تعلم (حصداول)" جو حضرت مفتی محد تقی عثانی صاحب دامت برکاتیم کے خطبات، تقاریر اور مفایل کا تخریج شدہ جامع اور مستند موضوع دار مجموعہ ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتیم کو الله رب العزت نے جو ب پناہ مقبولیت عطا فرمائی سے وہ محتاج تعارف نہیں۔ حضرت والا دامت برکاتیم بیک وقت مفسر، محدث، فقیہ، ماہر معاشیاتِ اسلامی، مؤرخ، تحقق، شاعر، ادیب اور جبلغ و دائی اسلام بیں۔ اسی دعوت وارشاد کا سلسله عرصة دراز سے ہفتہ واری مجلس کی صورت میں تاحال جاری ہے اور الحمد لله اس سے بلا مبالغه لا کھول انسانول کو فائدہ ہورہا ہے، جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور اسی دعوت وارشاد کی برکت ہورہا سے بہت سارے غیر مسلم حقتہ بگوش اسلام ہوئے ہیں اور آج ایک کا میاب زندگی گزار رہے ہیں۔ حضرت والا دامت برکاتیم کے انہی بیانات ومواعظ نظریرا اور تقریرا عوام الناس سے علماء، طلباء اور خطباء کرام استفادہ کرتے چلے آ رہے ہیں۔ اور حضرت والا دامت برکاتیم کے انہی بیانات ومواعظ تحریرا اور تقریرا عوام الناس میں مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہورہا ہے۔

فاضل مرتب نے اس مجموعہ میں شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثانی

| مضور مل خاليل نے فرمايا | اصلاحى خطبات  | اصلاحي مواعظ    |
|-------------------------|---------------|-----------------|
| اصلاحی مجالس            | خطبات عثمانی  | خطبات دورهٔ مند |
| درسٍ فُعب الايمان       | نشری تقریریں  | فردکی اصلاح     |
| اصلاح معاشره            | تربيتي بيانات | ذ کر وفکر       |

The Islamic months

اور اس کےعلاوہ

آسان ترجمہ قرآن اسلام اور جماری زندگی انعام الباری تقریرِ ترمذی جہانِ دیدہ سفر درسفر دنیا مرے آگے اسلام اور جدید معاثی مسائل اسلام اور جمارا معاثی نظام

کے منتخب مضامین، نیز ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شائع شدہ اور صوبی صورت میں محفوظ شدہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے بعض بیانات و خطبات کو شامل کیا ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی ہدایت پراس کی تھیج اور شخیل کا اہتمام ہوا ہے۔ اس لحاظ سے یہ مجموعہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کے خطبات ومضامین کا جامع اور مستند ترین مجموعہ ہے۔ اس مجموعہ کی ترتیب، شخیل و تخریج حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی ہدایت پر ان کی گرانی میں محلانا عنایت الرحمن صاحب نے کی ہے۔ اس مجموعہ کی خصوصیات اور شخیل و تخریج کا مرابع کی ہیں جہروعہ کی خصوصیات اور شخیل و تخریج کا طریقہ کار اس مجموعہ کی پہلی جلد' ایمان و عقائد ونظریات (حصہ) اوّل' کے شروع میں درج ہے، اس کی مراجعت ان شاء اللہ مفیدر ہے گی۔

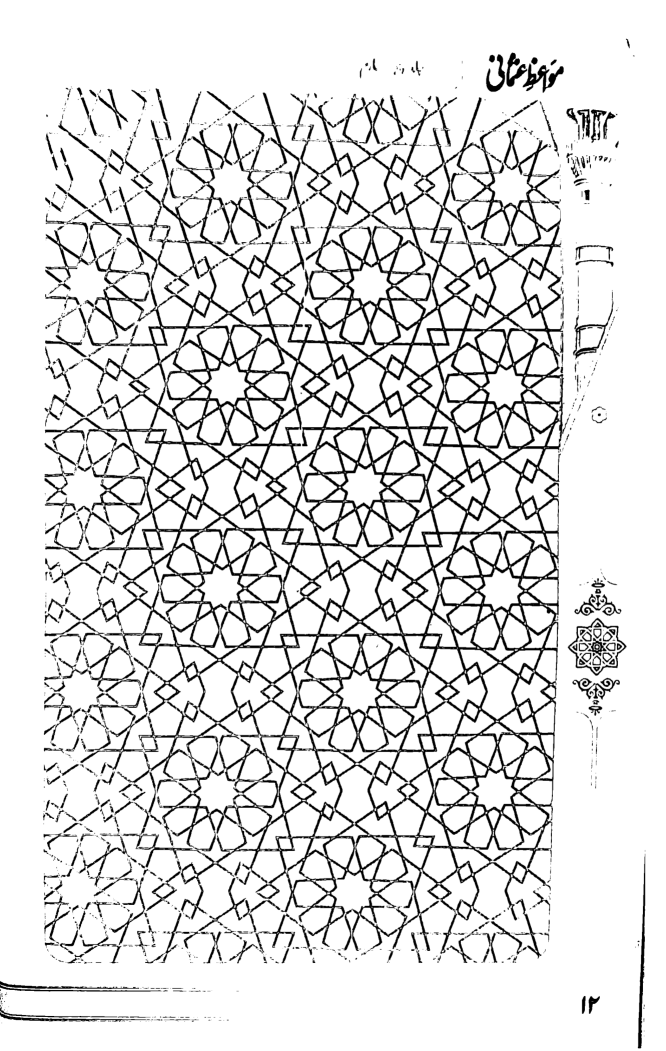
الله تعالى سے دعا ہے كہ وہ اس كاوش كوشرف قبوليت عطا فرئے اور اسے ادارہ كے جملہ احباب ومعاونين كے لئے ذخيرة آخرت بنادے۔ آمين يا رب العالمين۔

خِصَرِ قَالِيهِي (ناظم اداره) مِكْبَهُمُعَانُولِلْهُ إِن كَاحِي





فرسر عنوانات







# اجمالي فهرست عنوانات

| مغم        | مضامین                            | برخار ﴿ |
|------------|-----------------------------------|---------|
| rı         | عقل کا دائرہ کار                  | 1       |
| 71         | دوسليلي                           | ۲       |
| ۷٩         | غیر ضروری سوالات سے پر ہیز کیجئے  | ٣       |
| 91         | بحث و مباحثه اور جموت ترک سیجیئے. | ۳       |
| 111        | سچی طلب پیداکریں                  | ۵       |
| 11-9       | دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ     | 4       |
| 109        | ہر خبر کی تحقیق کرنا ضروری ہے     | 4       |
| 149        | لوگ کہتے ہیں                      | ٨       |
| 1/9        | غلطنسبت سے بچئے                   | 9       |
| r.0        | درس وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال    | 1+      |
| <b>119</b> | فضيلت علم وعلماء                  | 1       |
| 261        | علاء کی تو ہین سے بچیں            | Ir      |
| ror        | علم پرممل کریں                    | Im      |

# مواعظاتي إرب بلدة سام

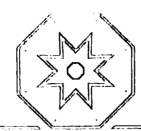
|      | مضامين              | نمبرهادس |
|------|---------------------|----------|
| 742  | علم نے پکاراعمل کو  | Ir       |
| 71/2 | تعلیم قرآن کی اہمیت | 10       |
| F•F  | نزول قر آن          | ۲۱       |
| rır  | قرآنی دستورِ حیات   | 14       |











| صفحہ       | عنوان عنوان                       |
|------------|-----------------------------------|
| PI         | عقل كا دائره كار                  |
| ٣٣         | ''بنیاد پرست'' ایک گالی بن چکی ہے |
| <b>r</b> a | اسلامائزيش كيون؟                  |
| 20         | ہمارے پاس عقل موجود ہے            |
| ۳۲         | کیاعقل آخری معیار ہے؟             |
| .PY.       | ذراتع علم<br>                     |
| <b>74</b>  | '' حواسِ خسه'' اوران کا دائرہ کار |
| ٣٧         | دوسرا ذريعية علم 'عقل''           |
| ٣٨         | عقل کا دائر ہ کار                 |
| ٣٨         | تيسرا ذريعة لم" وي الهي"          |
| ٣٩         | اسلام اورسيكولر نظام ميس فرق      |
| <b>79</b>  | وحی البی کی ضرورت                 |
| ۴.         | عقل دھوكا دينے والى ہے            |
| ۴٠         | بہن سے نکاح خلاف عقل نہیں         |

| صفحه | عنوان                                            |
|------|--------------------------------------------------|
| ۱٦   | بہن اور جنسی تسکین                               |
| ~~   | عقلی جواب ناممکن ہے                              |
| ~~   | عقلی اعتبار سے بداخلاقی نہیں                     |
| ٣٣   | نسب كالتحفظ كوئى عقلى أصول نهيس                  |
| ۳۳   | يہ جى بيوكن ارح (HUMAN URGE) كا حصہ ہے           |
| ۳۳   | وحی اللی سے آزادی کا نتیجہ                       |
| 44   | عقل كا فريب                                      |
| 20   | عقل كا ايك اور فريب                              |
| ۲٦   | عقل کی مثال                                      |
| r2   | اسلام اورسیکولرازم میں فرق                       |
| ۳۸   | آ زادی فکر کے علم بردار ادارے کا حال             |
| ٩٣   | آج کل کا سروے                                    |
| ۵۰   | کیا آزادی فکر کا نظریہ بالکل مطلق (Absolute) ہے؟ |
| ۵۱   | آپ کے پاس کوئی نیا تلا معیار (Yardstick) نہیں؟   |
| or   | انسان کے پاس وی کے علاوہ کوئی معیار نہیں         |
| ٥٣   | صرف فدہب معیار بن سکتا ہے                        |
| ۵۳   | ہارے پاس اس کورو کنے کی کوئی دلیل نہیں ہے        |
| ۵۵   | اس تھم کی ریزن (Reason)میری سمجھ میں نہیں آتی    |
| ra   | قرآن وحدیث میں سائنس اور ٹیکنالوجی               |
| 64   | سائنس اور فیکنالوجی تجربه کا میدان ہے            |









| مغف      | عنوان                         |                        |
|----------|-------------------------------|------------------------|
| ۵۷       | میں کیک (Elasticity) موجود ہے | اسلام کے احکام         |
| ۵۷       | مت تک تبدیلی نہیں آئے گ       | ان احکام میں قیا       |
| ۵۸       | شروع ہوتا ہے                  | اجتهاد کہاں ہے:        |
| ۵۸       | <u>ح</u> را                   | خزير حلال ہونا چ       |
| ۵۹       | ں کیا فرق ہے؟                 | سود اور تجارت میر      |
| ٧٠       |                               | ایک وا تعه             |
| ٧٠       | تهاد<br>                      | آج کے مفکر کا اج       |
| 11       | لیدِ فرنگی کا بہانہ           | مشرق میں ہے تقا        |
| 7        | ، كتاب اللهرجال الله          | ووسلسا                 |
| YY       |                               | دوسلسلے                |
| 42       | 82                            | قبرستان آباد کر_       |
| AF       | ں فرق                         | انسان اور جانور مير    |
| 49       | اری بنایئے                    | كتاب پڑھ كرالم         |
| ۷٠       | ن نهیں بنتی                   | كتاب سے برياني         |
| ۷٠       | _ <del></del>                 | انسان کوملی نمونے      |
| ۷۱       | _ <del></del>                 | تنها كتاب نهين جيج     |
| ۷۱       | کے لیے دونورول کی ضرورت<br>   | كتاب پرھنے ك           |
| <b>4</b> | <del></del>                   | حَسْبِنَا كِتَابِاللّٰ |
| ۷۳       | افي نهيں                      | صرف رجال بھی کا        |



| معقعه | عنوان                                                 |
|-------|-------------------------------------------------------|
| ۷۳    | مسلك معتدل                                            |
| ۷٦    | صحابہ کرام بنی سے بید ین کس طرح سیکھا؟                |
| 44    | الله تعالی واسطے کے ذریعے عطافر ماتے ہیں              |
| ۷٩    | فیر ضروری سوالات سے پر میز کریں                       |
| ۸۲    | كثرت سوال كانتيجه                                     |
| ۸۳    | كس فتم كے سوالات سے پر ہيز كيا جائے                   |
| ۸۳    | فضول سوالات میں لگانا شیطان کا کام ہے                 |
| ۸۳    | حکم شری کی علّت کے بارے میں سوال                      |
| ۸۵    | علّت کے بارے میں سوال کا بہترین جواب                  |
| ΥΛ    | الله تعالیٰ کی حکمتوں اور مصلحتوں میں خل مت دو        |
| ΥΛ    | صحابه کرام وی انتیم " کیول" سے سوال نہیں کیا کرتے تھے |
| 14    | بیاللّٰد کی محبت اور عظمت کی کمی کی دلیل ہے           |
| ۸۸    | <u> بچ</u> اورنو کر کی مثال                           |
| ٨٩    | خلاصہ                                                 |
| 91)   | 💨 بحث ومباحثة اور جھوٹ ترک سیجیے                      |
| 91~   | ایمانِ کامل کی دوعلامتیں                              |
| 91~   | مذاق میں جھوٹ بولنا                                   |
| 90    | حضور سل البالي کے مذاق کا ایک واقعہ                   |





| all Mills |
|-----------|
| آخ ا      |
| _ =       |
| J         |

| صفحہ | منوان عنوان                                               |
|------|-----------------------------------------------------------|
| 94   | حضور سال المالية الله كا دوسرا واقعه                      |
| 92   | حضرت حافظ ضامن شهيد رائيليه اور دل لگي                    |
| 92   | حفرت محمد بن ميرين رائيميه اور قبيقيه                     |
| 9.4  | حدیث میں خوش طبعی کی ترغیب                                |
| 99   | حفرت ابوبکر صدیق فالنیم اور جھوٹ سے پر ہیز                |
| 1++  | مولانا محمدقاسم صاحب نانوتوی والله اور جھوٹ سے پر ہیز     |
| 1+1  | آج معاشرے میں تھلے ہوئے جھوٹ                              |
| 1+1" | بحث ومباحثہ سے پر ہیز کریں                                |
| 1+1  | ا پنی رائے بیان کرکے علیحدہ ہوجا ئیں                      |
| 1+1~ | سورهٔ کا فرون کے نزول کا مقصد                             |
| 1+4  | دوسرے کی بات قبول کرلو ورنہ چھوڑ دو                       |
| 1+4  | ایک لامتنای سلسله جاری موجائے گا                          |
| 1+4  | مناظره مفيدنهيں                                           |
| 1+1  | فالتوعقل والے بحث ومباحثہ کرتے ہیں                        |
| 1+1  | بحث ومباحثہ سے ظلمت پیدا ہوتی ہے                          |
| 1+9  | جناب مودودی صاحب سے مباحثہ کا ایک واقعہ                   |
|      | سچی طلب پیدا کریں اور فضول سوال و بحث و<br>مباحثے سے بچیں |

چوٹے سے علم سیکھنا



| صفحه | الم       |
|------|-----------------------------------------------|
| 110  | علم احتیاج چاہتا ہے                           |
| 117  | حضرت مفتى اعظم رطيئليه اورطلب علم             |
| 114  | حضرت مفتی اعظم رکینیکید کا قولِ زریں          |
| IIA  | حضرت تھانوی واللہ کی مجلس کی برکات            |
| 119  | آگ ما تگنے کا واقعہ                           |
| 11.  | طلب کی چنگاری پیدا کرو                        |
| Iri  | درس کے دوران طلب کا مشاہدہ                    |
| 177  | کلام میں تا خیرمن جانب اللہ ہوتی ہے           |
| ITT  | حضرت فضيل بن عياض رائيمايه كا وا قعه          |
| Irr  | از دل خیز د بردل ریز د                        |
| 150  | مخقر حدیث کے ذریعے نقیحت                      |
| IFY  | J.7. 3.                                       |
| 114  | پہلی چیز: فضول بحث ومباحثہ                    |
| 112  | ونت کی قدر کرو                                |
| 111  | گو يا ئى عظيم نعمت                            |
| Irq  | حضور ساله فالآباني كي نصيحت                   |
| 149  | صحابه ریخانید آمین اور بزرگانِ دین کا طرزِعمل |
| 11"+ | اصلاح کاایک واقعہ                             |
| 111  | آج کل کی پیری مریدی                           |
| 184  | مذهبى بحث ومباحث                              |







| The state of the s |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| .4-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| مغف   | عنوان                |                    |
|-------|----------------------|--------------------|
| IPP I |                      | فالتوعقل والي      |
| Imm   | ارے میں سوال کا جواب | یزید کے فسق کے     |
| ١٣١٢  | سےممانعت             | سوالات کی کثرت     |
| ira   | کے بارے میں سوالات   | احکام کی حکمتوں کے |
| ira   |                      | ایک مثال           |

| وين سكهذاه سكه از كاطن و                |     |                               | = |
|-----------------------------------------|-----|-------------------------------|---|
| الم | الم | دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ |   |

| ور    |          |
|-------|----------|
| ر پر  | 127      |
| · K : | وين سكور |

| 164 | الريمه طريت                                     |
|-----|-------------------------------------------------|
| IM  | دین سکھنے کا طریقہ ہے صحبت                      |
| ILL | وصحبت كالمطلب                                   |
| 166 | صحابہ رض اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل |
| 100 | اچھی صحبت اختیار کرو                            |
| ורץ | دوسلسلے                                         |
| 167 | اپنے چھوٹوں کا خیال                             |
| 167 | گھر ہے دور رہنے کا اصول                         |
| IFA | دوسرے حقوق کی ادائیگی کی طرف توجہ               |
| IFA | ا تناعلم سیکھنا فرض عین ہے                      |
| 10+ | میلم فرض گفاریہ ہے                              |
| 10+ | دین کی با تیں گھروالوں کوسکھاؤ                  |
| 101 | اولاد کی طرقی سرغفلیة ،                         |

| صلحہ | عنوان                                       |
|------|---------------------------------------------|
| 101  | س طرح نماز پڑھنی ہے                         |
| 107  | نمازسنت کے مطابق پڑھیے                      |
| 100  | حضرت مفتى أعظم رليبيه كانمازكي درسي كالخيال |
| Iar  | نماز فاسد ہوجائے گ                          |
| 100  | صرف نیت کی درتی کافی نہیں                   |
| 101  | اذان کی اہمیت                               |
| 101  | بڑے کوامام بنائیں                           |
| 104  | بڑے کو بڑائی دینا اسلامی ادب ہے             |
| 169  | 🥏 ہر خبر کی تحقیق کرنا ضروری ہے             |
| IYY  | تمهيد وترجمه                                |
| ITT  | آیت کا شانِ نزول                            |
| ITT  | قاصد کے استقبال کے لیے بستی سے باہر نکلنا   |
| וארי | حضرت ولبدين عقبه خالفهٔ كا والهن جانا       |
| וארי | متحقیق کرنے پر حقیقت واضح ہو کی             |
| 170  | ئ سالی بات پر تقین نہیں کرنا چاہیے          |
| PFI  | افواہ پھیلانا حرام ہے                       |
| IYY  | آج کل کی سیاست                              |
| 144  | حجاج بن يوسف كي غيبت جائز نهيس              |
| 144  | ئ ہو کی بات آ کے پھیلا نا جھوٹ میں داخل ہے  |



The state of the s

|            | صلحہ | عنوان عنوان                                    |
|------------|------|------------------------------------------------|
| are after  | AFI  | بہلے حقیق کرو، پھرزبان سے نکالو                |
|            | PFI  | افواہوں پر کان نہ دھریں                        |
|            | 14+  | جس سے شکایت پیٹی ہواس سے پوچھ لیس              |
| ` <b>`</b> | 121  | باتوں کو بڑھا چڑھا کر پیش کرنا                 |
|            | 121  | مکی ہوئی بات زبان سے نکلے                      |
|            | 147  | حضرات محدثين رطيتايه كي احتياط                 |
| 9          | 128  | ایک محدث کا وا قعہ                             |
|            | 121  | حدیث کے بارے میں ہمارا حال                     |
|            | 144  | حکومت پر بہتان لگانا                           |
|            | 144  | دینی مدارس کے خلاف دہشت گرد ہونے کا پروپیگنٹرا |
|            | 140  | دینی مدارس کا معائند کرلو                      |
|            | 124  | غلط مفروضے قائم کرکے بہتان لگانا               |
| (6) 3.     | 124  | پہلے خبر کی تحقیق کر لو                        |
| \$ -<br>1  | 149  | اوگ کہتے ہیں                                   |
| i'         | IA9  | فلطنبت سے پچیے                                 |
|            | 195  | حديث كامطلب                                    |
|            | 195  | بی بھی جھوٹ اور دھوکا ہے                       |
|            | 191" | ا پنے نام کے ساتھ' فاروتی''،''صدیقی'' لکھنا    |

مواقطِ عماني

| صفحه        | عنوان                                               |
|-------------|-----------------------------------------------------|
| 191"        | كپر ول سے تشبيه كيول؟                               |
| 191"        | جولا ہوں کا''انصاریٰ''اور قصائیوں کا'' قریش'' لکھنا |
| 191         | نىپ اورخاندان نضلیت کی چیزنہیں                      |
| 197         | ( مُعَنَّنُ ' كوهيقى باپ كى طرف منسوب كريں          |
| rpi         | حضرت زید بن حارثه رضائش کا واقعه                    |
| 199         | اینے نام کے ساتھ''مولانا'' لکھنا                    |
| r           | اپنے نام کے ساتھ'' پروفیسر'' لکھنا                  |
| 7**         | لفظ" ڈاکٹر" ککھنا                                   |
| r•1         | جیبا اللہ نے بنایا ہے ویسے ہی رہو                   |
| <b>**</b> 1 | مال داری کا اظہار                                   |
| r•r         | نعمت خداوندی کا اظہار کریں                          |
| 1.0         | عالم کے لیے علم کا اظہار کرنا                       |
| (r.a)       | 🕏 درس وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال                    |
| r•4         | كثرت ذكرادراصلاح اعمال ركن طريق بين                 |
| r+A         | كى فيخ كى طرف رجوع كرنے كامقصد                      |
| r+A         | زمانة طالب على مين كثرت ذكر مناسب نهيس              |
| 7.9         | مشغولی علم سے کثرت ذکر کامقصود حاصل ہے              |
| 7+9         | طالب علم کو پکھ ذکر ضرور کرنا چاہیے                 |
| 71+         | · · علم ' کومقصو دِ زندگی بنانے والوں کی حالت       |

The state of the s

.



| طِعْمَانی  | مُوَاوُ     |                                                                 |
|------------|-------------|-----------------------------------------------------------------|
|            | صلحه        | عوان عوان                                                       |
| an git     | 711         | ک عالم کوعابد پرفضیات حاصل ہے؟                                  |
|            | rir         | حدیث میں عالم اور عابدے کون مراد ہیں؟                           |
| 1          | rır         | (علم) على اور طاعت كے بغير بے كار ہے                            |
|            | ۲۱۳         | آپ کو" قلت" ہے مقصود حاصل ہے                                    |
| <i>(*)</i> | rim         | ''بڑھ کرایصال ثواب                                              |
|            | 710         | زمانه طالب علمی میں اصلاح اعمال                                 |
|            | riy         | ابتدا'' قصداستبیل'' کامطالعه                                    |
| Ī          | 114         | "مكاتبت" كے ذريعے اصلاح كا آغاز                                 |
|            | 112         | "تربیت السالک" مکاتبت کانمونہ ہے                                |
|            | <b>(19)</b> | فضيلتِ علم وعلماء                                               |
| Ī          | 777         | دینی مدارس کی اہمیت                                             |
|            | rrr         | دیگراسلامی ممالک کا حال                                         |
|            | rrr         | یہ انڈونیشی اسلام ہے                                            |
|            | rra         | مىلمانوں كى پىتى                                                |
|            | rry         | مسلمانوں کی پستی<br>قول وفعل میں تضاد<br>اکامر دیو بند کی خدمات |
|            | rr2         | ا کابر د یو بند کی خدمات                                        |
|            | rrq         | دارالعلوم كس چيزكانام بي؟                                       |
|            | 444         | امام رازی اور شیطان                                             |
|            | rrı         | تناعكم بحونبين                                                  |

ATT.

| منح          | عنوان                                   |  |
|--------------|-----------------------------------------|--|
| 111          | اصلاح کا طریقہ                          |  |
| 777          | محابه کرام بین کندیم اورالقابات         |  |
| ۲۳۳          | كون افضل ہے؟                            |  |
| ۲۳۴          | محبت کی برکت                            |  |
| rpy          | اہل اللہ کی مثال                        |  |
| rr2          | د یوبندنام ہے پورے دین کا               |  |
| 12           | حفرت ميان صاحب رالشيء اور كإمكان        |  |
| 739          | دارالعلوم كاامتياز                      |  |
| (rri)        | علاء کی تو ہین سے بچیں                  |  |
| ۲۳۳          | گناہ کے کاموں میں علماء کی اتباع مت کرو |  |
| ۲۳۵          | عالم كاعمل معتبر ہونا ضروری نہیں        |  |
| ۲۳۲          | عالم سے بد کمان نہ ہونا چاہیے           |  |
| ۲۳۲          | علاءتمہاری طرح کے انسان ہی ہیں          |  |
| <b>7 7 7</b> | علماء کے حق میں دعا کرو                 |  |
| rr2          | عالم بے مل بھی قابل احترام ہے           |  |
| ۲۳۸          | علماء سے تعلق قائم رکھو                 |  |
| rrq          | ا یک ڈاکو پیر بن گیا                    |  |
| 10+          | مریدین کی دعا کام آئی                   |  |



| صلح          | عنوان                                                                                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ram          | يل كريں                                                                                                         | المراج علم علم علم الم                |
| 100          |                                                                                                                 | بزرگوں کافیض                          |
| 704          | لاح                                                                                                             | عالمی پریشانی کاء                     |
| 102          | افينهيں                                                                                                         | صرف جماعتیں کا                        |
| ran          | 41                                                                                                              | اصلاح نفس مقدم                        |
| ry•          |                                                                                                                 | اپنااحتساب کریم                       |
| ry•          | 41                                                                                                              | علم سے مقصود ممل                      |
| וציו         | التياز                                                                                                          | دارالعلوم د يوبندكا                   |
| ryı          | ינט                                                                                                             | احتیاط اے کہتے                        |
| ryr          | -                                                                                                               | ہم دردی اورایگار                      |
| rym          | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                         | حضرت نانوتوي                          |
| ryr          | المالي | اللهوالول کے یا                       |
| <b>(۲42)</b> | نے پکاراعمل کو                                                                                                  | هم علم _                              |
| 14.          | مجلس كالمقصد                                                                                                    | ہفتہ واری اصلاحی                      |
| <b>r</b> ∠1  | 4                                                                                                               | علم عمل كو يكارتان                    |
| 141          | ں؟                                                                                                              | علم پرعمل کیوں نہی                    |
| r2m          | رابر ہو گئے وہ خسارے میں ہے                                                                                     |                                       |
| 720          | · <del>- </del>                                                                                                 | زندگ کا سرمایه پگھ                    |



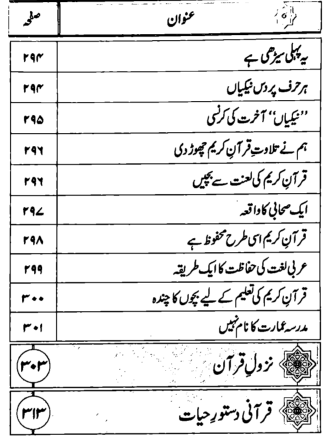
# مُواعِلُونًا إِنَّ اللَّهُ اللَّا اللَّالِيلَا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّا الللَّهُ اللَّا

| صلحه       | عنوان عنوان                              |
|------------|------------------------------------------|
| ۲۷۳        | حضرات صحابه كرام زني أنتيه كالمعمول      |
| 724        | ا پی اصلاح کی فکر کریں                   |
| 724        | اپنے اندراصلاح لانے کا طریقہ             |
| 741        | آخرت ہے پہلے دنیا میں اپنا حساب کرلو     |
| ۲۸۰        | ا پنی زندگی کا جائزه لو                  |
| TAI        | سنتوں کی ڈائری                           |
| ۲۸۲        | حضرت تھانوی رکھنایہ کا ایک واقعہ         |
| ۲۸۳        | اسوة رسول اكرم من شير كلي وجه            |
| ۲۸۳        | سنت پرهمل کرنے والا الله کامحبوب ہوتا ہے |
| ۲۸۳        | محبت کی خاصیت                            |
| 710        | اللدتعالى تك ينچنے كے بے شارراتے ہيں     |
| PAY        | حضرت مجدد الف ثاني ركيتك كامقوله         |
| <b>FA2</b> | تعلیم قرآن کی اہمیت                      |
| r9+        | تمہید                                    |
| rq.        | آیت کی تفریح                             |
| 791        | قرآنِ کریم کے تین حقوق                   |
| rgr        | تلاوستِ قرآن خور مقصور ہے                |
| 195        | قرآن کریم اور فن تجوید                   |
| 494        | قرآن کریم اورعلم قراءت                   |



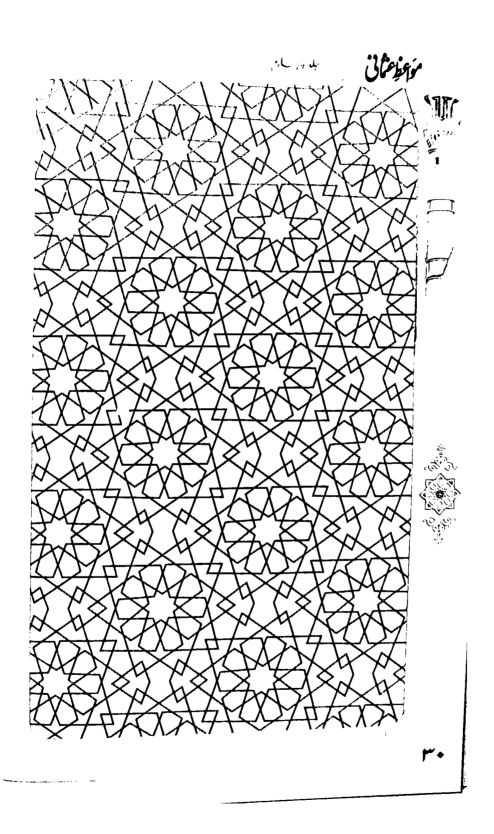
| me spile |
|----------|
| , Ĭ,     |











به وساد في مواظفاني

عقل كا وائزه كار

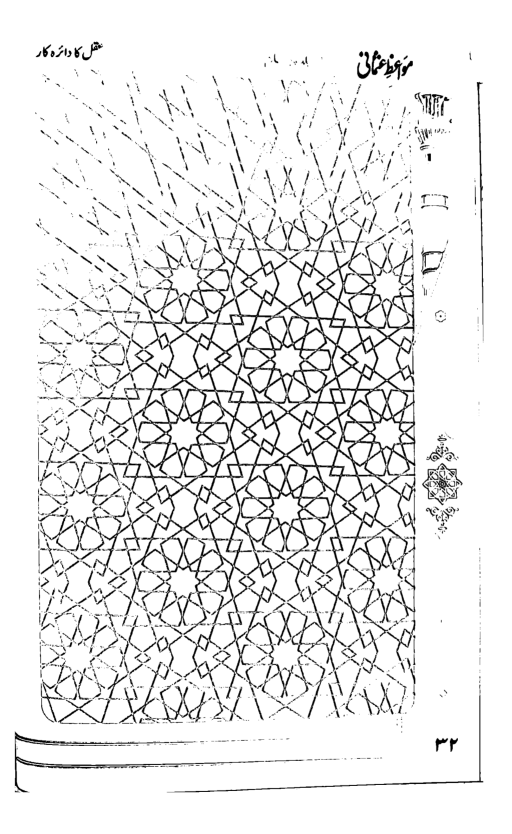






عقل کا دائرہ کار

(اصلای خطبات ا /۲۵)





## بالضه ازما الأجئم

#### عقل کا دائرہ کار



الحدىله ربِّ العالدين\_والعاقبة للمتَّقين\_ والصَّلوٰة والسَّلام علىٰ رسوله الكريم\_ وعلىٰ آله واصحابه اجمعين\_ أمّابعداً

میرے لیے اس اکیڈی کے مختلف تربیتی کورسز میں حاضری کا یہ پہلا موقع نہیں ہے، بلکہ اس سے پہلے بھی جو تربیتی کورسز منعقد ہوتے رہے ہیں۔ ان سے بھی خواب کرنے کا موقع ملا۔ اس مرتبہ مجھ سے یہ فرمائش کی گئی کہ میں "اسلامائزیش آف لاز" (Islamization of Laws) کے سلسلے میں آپ حضرات سے پھے گفتگو کروں۔ انفاق سے "اسلامائزیش آف لاز" کا موضوع بڑا طویل اور جمہ گیر ہے اور مجھے اس وقت ایک اور جگہ بھی جانا ہے۔ اس لیے وقت بھی مختصر ہے، لیکن اس مختصر سے وقت میں "اسلامائزیش آف لاز" کے صرف ایک پہلوکی طرف آپ حضرات کی توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں۔

# ''بنیاد پرست''ایک گالی بن چکی ہے

جب یہ آواز بلند ہوتی ہے کہ ہمارا قانون، ہماری معیشت، ہماری سیاست یا ہماری زندگی کا ہر پہلواسلام کے سانچ میں ڈھلنا چاہے تو سوال پیدا ہوا کہ آئی ہم ایک ایسے ڈھلنا چاہیے؟ اس کی کیا دلیل ہے؟ یہ سوال اس لیے پیدا ہوا کہ آئی ہم ایک ایسے معاشرے میں زندگی گزار رہے ہیں، جس میں سیکولر تصورات (Secular Ideas) اس دنیا کے دل و دماغ پر چھائے ہوئے ہیں اور سے بات تقریباً ساری دنیا میں بطور ایک مسلمہ مان کی گئی ہے کہ کسی ریاست کو چلانے کا بہت رین سٹم سیکولر بطور ایک مسلمہ مان کی گئی ہے کہ کسی ریاست کو چلانے کا بہت رین سٹم سیکولر دورائے میں رہتے ہوئے ریاست کو کامیابی کے ساتھ چلایا جاسکتا ہے۔ ایسے ماحول میں جہاں دنیا کی بیشتر ریاستیں بڑی سے لے کر چھوٹی تک، وہ نہ صرف ماحول میں جہاں دنیا کی بیشتر ریاستیں بڑی ہیں بلکہ اس پر فخر بھی کرتی ہیں۔ معیشت اور سیاست کو، اپنی زندگی کے ہر شعبے کو اسلامائز (Islamize) کرتا معیشت اور سیاست کو، اپنی زندگی کے ہر شعبے کو اسلامائز (Islamize) کرتا چاہئے، یا دوسرے لفظوں میں سے کہا جائے کہ معاشرے کو چودہ سوسال پرانے معلوم ہوتی ہے اور اس کوطرح طرح کے طعنوں سے نوازا جاتا ہے۔

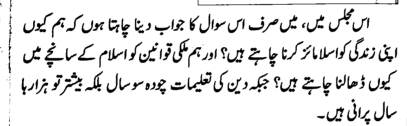
بنیاد پرستی اور فنڈ آمینٹل ازم (Fundamentalism) کی اصطلاح ان لوگوں کی طرف ہے ایک گالی بنا کر دنیا میں مشہور کردی گئی ہے اور ان کی نظر میں ہر وہ فخص بنیاد پرست (Fundamentalist) ہے جو یہ کیے کہ''ریاست کا نظام دین کے تابع ہونا چاہیے، اسلام کے تابع ہونا چاہیے۔'' ایسے مخص کو بنیاد





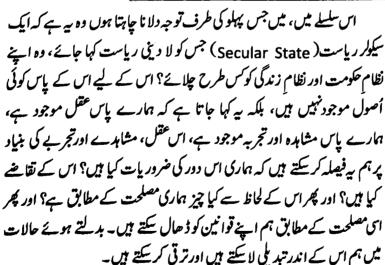
پرست کا خطاب وے کر بدنام کیا جارہا ہے، حالانکہ اگر اس لفظ کے اصل معنی پر غور کیا جائے تو یہ کوئی برا لفظ نہیں تھا۔ فنڈ امیطلیث کے معنی یہ بیں کہ جو بنیادی أصولول (Fundamental Principles) كو اختيار كرے، ليكن ان لوگوں نے اس کو گالی بنا کرمشہور کردیا ہے۔

#### اسلامائزیش کیوں؟



### 🗿 ہارے یاس عقل موجود ہے







#### مُواعظِ عَمَاني

# الما عقل آخری معیار ہے؟

ایک سیولر نظام حکومت میں عقل، تجربے اور مشاہدے کو آخری معیار قرار ویا گیا ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ یہ معیار کتنا مضبوط ہے؟ کیا یہ معیار اس لائق ہے کہ قیامت تک آنے والی انسانیت کی رہ نمائی کرسکے؟ کیا یہ معیار تنہا عقل کے بھروسے پر، تنہا مشاہدے اور تجربے کے بھروسے پر، تنہا مشاہدے اور تجربے کے بھروسے پر ہمارے لیے کافی ہوسکتا ہے؟



اس کے جواب کے لیے ہمیں یہ دیکھنا ہوگا کہ کوئی بھی نظام جب تک اپنی پشت پراپنے پیچھے علی حقائق کا سرمایہ ندر کھتا ہو، اس وقت تک وہ کامیابی سے نہیں چل سکتا اور کسی بھی معاملے میں علم حاصل کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے انسان کو پھل سکتا اور کسی بھی معاملے ہیں۔ ان ذرائع میں سے ہرایک کا ایک مخصوص دائرہ کار ہے۔ اس دائرہ کار تک وہ ذریعہ کام دیتا ہے اور اس سے فائدہ اُٹھایا جاسکتا ہے، لیکن اس سے آگے وہ ذریعہ کام نہیں ویتا اس سے فائدہ اُٹھایا جاسکتا ہے، لیکن اس سے آگے وہ ذریعہ کام نہیں ویتا اس سے فائدہ اُٹھایا جاسکتا۔



# 💨 "حواسِ خمسه" اوران کا دائرہ کار

مثال کے طور پر انسان کوسب سے پہلے جو ذرائع عطا ہوئے وہ اس کے حواب نعم اس کے علام کے خواب کے دریع دیکھ کر حواب فیرہ۔ آئھ کے ذریع دیکھ کر بہت سی چیزوں کا علم حاصل ہوتا ہے، بہت سی چیزوں کا علم حاصل ہوتا ہے، لیکن علم کے بیر پانچ ذرائع جومشاہدے کی سرحد میں آتے ہیں، ان میں سے ہر لیکن علم کے بیر پانچ ذرائع جومشاہدے کی سرحد میں آتے ہیں، ان میں سے ہر

ایک کا ایک دائرہ کار ہے۔ اس دائرہ کارے باہروہ ذریعہ کامنیں کرتا، آگھ و کھوسکتی ہے لیکن س نہیں سکتی، کان س سکتا ہے لیکن دیکھ نہیں سکتا۔ ناک سونکھ سكى ب، ديكينيسسكى - اگركوئى فخص يه چاہے كه مين آ كلي تو بندكرلوں اور كان ہے دیکھنا شروع کردوں تو اس مخض کوساری دنیا احق کے گی۔ اس لیے کہ کان اس كام كے ليے نبيس بنايا كيا۔ اگر كوئي فخص اس سے كبے كہ تمہارا كان نبيس و کھ سکتا، اس لیے کان سے و کیھنے کی تمہاری کوشش بالکل بے کار ہے۔ جواب میں وہ مخص کے کہ اگر کان دیکھ نہیں سکتا تو وہ بے کارچیز ہے تو اس کو ساری د نیا احمق کھے گی۔ اس لیے کہ وہ اتن بات بھی نہیں جانتا کہ کان کا ایک دائرہ کار ہے، اس مدتک وہ کام کرے گا۔ اس سے اگر آ کھ کا کام لینا چاہو گے تو وہ

# ورمرا ذریعهٔ علم دوعقل"

پھر اللہ تعالی نے ہمیں علم کے حصول کے لیے بیہ پانچ حواس عطا فرمائے ہیں۔ ایک مرطے پر جاکر ان یانچوں حواس کی پروازختم ہوجاتی ہے۔ اس مرحلہ يرنة وآكه كام دي به نه كان كام ديا ب، نه زبان كام دي به نه باته كام دیتا ہے، یہ وہ مرحلہ ہے جہال اشیاء براہِ راست مشاہدہ کی گرفت میں نہیں آتیں۔اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے ہمیں اور آپ کوعلم کا ایک اور ذریعہ عطا فرمایا ہے اور وہ ہے" عقل" ۔ جہال پر حواس خمسہ کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں وہال پر "عقل" کام آتی ہے، مثلاً میرے سامنے یہ میزرکی ہے، میں آ کھ سے و کھ کر یہ بتاسکتا ہوں کہ اس کا رنگ کیا ہے؟ ہاتھ سے چھو کرمعلوم کرسکتا ہوں کہ بیخت لکڑی کی ہے اور اس پر فارمیکا لگا ہوا ہے، لیکن اس بات کاعلم کہ یہ میز وجود میں

کیے آئی؟ یہ بات میں نہ تو آئھ ہے دیھ کر بتاسکتا ہوں، نہ کان ہے ت کرہ نہ ہاتھ ہے چھوکر بتاسکتا ہوں۔ اس لیے کہ اس کے بننے کاعمل میرے سامنے نہیں ہوا۔ اس موقع پر میری عقل میری رہ نمائی کرتی ہے کہ یہ چیز جو آئی صاف تھری بن ہوئی ہے خود بخو د وجود میں نہیں آ کتی۔ اس کوکسی بنانے والے نے بنایا ہے اور وہ بنانے والا اچھا تجربہ کار ماہر بڑھی (Carpenter) ہے جس نے اس کو خوبصورت شکل میں بنایا ہے۔ لہذا یہ بات کہ اس کوکسی کارپیٹٹر نے بنایا ہے جھے میری عقل نے بتائی، توجس جگہ پر میرے حواسِ خمسہ نے کام چھوڑ دیا تھا، وہاں میری عقل کام آئی اور اس نے میری راہ نمائی کرے ایک دوسر اعلم عطا کیا۔

#### عقل كا دائره كار

لیکن جس طرح ان پانچوں حواس کا دائرہ کار لامحدود (Unlimited) نہیں تھا، بلکہ ایک حد پر جاکر ان کا دائرہ کارختم ہوگیا تھا، ای طرح عقل کا دائرہ کار نہیں تھا، بلکہ ایک حد پر جاکر ان کا دائرہ کارختم ہوگیا تھا، ای طرح عقل بھی ایک کار (Jurisdiction) نہیں ہے۔ عقل بھی ایک حد تک انسان کو کام دیتی ہے۔ ایک حد تک راہ نمائی کرتی ہے۔ اس حد سے آگر اس عقل کو استعال کرنا چاہیں گے تو وہ عقل سمجے جواب نہیں دے گی، صحیح راہ نمائی نہیں کرے گی۔

#### " تيسرا ذريعهم" وحي الهي"

جس جگہ عقل کی پروازختم ہوجاتی ہے، وہاں اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسان کو ایک تیسرا ذریعہ علم عطا فرمایا ہے اور وہ ہے'' وہی اللیٰ' ۔ یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے وحی اور آسانی تعلیم ۔ یہ ذریعہ علم شروع ہی اس جگہ سے ہوتا ہے



جہاں عقل کی پرواز حتم ہوجاتی ہے۔ لہذا جس جگہ ''وی الہی' آتی ہے، اس جگہ پر عقل کو استعال کرنا بالکل ایبا ہی ہے جیسے کہ آگھ کے کام کے لیے کان کو استعال کرنا۔ کان کے کام کے لیے آگھ کو استعال کرنا۔ اس کے ہرگز بیمعن نہیں کہ عقل ہے کار ہے، نہیں بلکہ وہ کار آ مد چیز ہے، بشرطیکہ آپ کو اس کے دائرہ کار ہے، نہیں استعال کریں۔ اگر اس کے دائرہ کار سے باہر استعال کریں۔ اگر اس کے دائرہ کار سے باہر استعال کریں گے تو یہ بالکل ایبا ہی ہوگا جیسے کوئی شخص آگھ اور کان سے سو تھے کا کام لے۔

#### اسلام اور سيكولر نظام ميں فرق

اسلام اور ایک سیولر نظام حیات میں یہی فرق ہے کہ سیولر نظام میں علم کے پہلے دو ذرائع استعال کرنے کے بعد رُک جاتے ہیں۔ ان کا کہنا ہیہ ہے کہ انسان کے پاس علم کے حصول کا کوئی تیسرا ذریعہ نہیں ہے، بس ہماری آ کھے، کان، ناک ہے اور ہماری عقل ہے، اس سے آ گے کوئی اور ذریعہ علم نہیں ہے اور اسلام بیکہتا ہے کہ ان دونوں ذرائع کے آ گے تمہارے پاس ایک اور ذریعہ علم بھی ہے اور وہ ہے ۔ "وی الہی"۔

#### وى الهى كى ضرورت

اب دیکھنا ہے ہے کہ اسلام کا بید دعویٰ کہ عقل کے ذریعے ساری باتیں معلوم نہیں کی جاسکتیں، بلکہ آسانی ہدایت کی ضرورت ہے، وی الہی کی ضرورت ہے۔ پیٹیبروں اور رسولوں کی ضرورت ہے۔ اسلام کا بیدعویٰ ہمارے موجودہ معاشرے میں کس حد تک درست ہے؟



# عقل دھو کا دینے والی ہے

آج کل عقل پرتی (Rationalism) کا بڑا زور ہے اور کہا جاتا ہے کہ ہم چیز کوعقل کی میزان پر پرکھ کر اور تول کر اختیار کریں گے، لیکن عقل کے پاس کوئی ایبا لگا بندھا ضابطہ (Formula) اور کوئی لگا بندھا اُصول (Principle) کوئی ایبا لگا بندھا ضابطہ (Grinciple) کی حیثیت رکھتا ہو۔ جس کو نہیں ہے، جو عالمی حقیقت (Universal Truth) کی حیثیت رکھتا ہو۔ جس کو ساری دنیا کے انسان تسلیم کرلیں اور اس کے ذریعے وہ اپنے خیر وشر اور اچھائی و برائی کا معیار تجویز کر سکیں۔ کوئ می چیز اختیار نہیں کرنی چاہیے؟ کوئ می چیز اختیار نہیں کرنی چاہیے؟ یہ فیصلہ جب ہم عقل چیز اختیار نہیں کرنی چاہیے؟ یہ فیصلہ جب ہم عقل کے حوالے سے کرتے ہیں تو آپ تاریخ اُٹھا کر دیکھیے، اس میں آپ کو یہ نظر کے حوالے سے کرتے ہیں تو آپ تاریخ اُٹھا کر دیکھیے، اس میں آپ کو یہ نظر حدو کے دیے ہیں جس کا کوئی شار اور حدو حساب ممکن نہیں۔ اگر عقل کو اس طرح آزاد چھوڑ دیا جائے تو انسان کہاں سے کہاں پینی جائے۔ اس کے لیے میں تاریخ سے چند مثالیں پینی کرتا ہوں۔

# جبن سے نکاح خلاف عقل نہیں

آج سے تقریباً آٹھ سوسال پہلے عالم اسلام میں ایک فرقہ پیدا ہوا تھا۔
جس کو ''باطنی فرقہ' اور '' قرامط'' کہتے ہیں۔ اس فرقے کا ایک مشہور لیڈر گزرا
ہے، جس کا نام ''عبید اللہ بن حسن قیروانی'' ہے۔ اس نے اپنے پیروکاروں کے
نام ایک خط کھا ہے وہ خط بڑا دل چپ ہے۔ جس میں اس نے اپنے پیروکاروں
کو زندگی گزارنے کے لیے ہدایات دی ہیں۔ اس میں وہ لکھتا ہے کہ
''میری سمجھ میں یہ ہے عقلی کی ہات نہیں آتی ہے کہ لوگوں



کے پاس این گھر میں ایک بڑی خوبصورت، سلیقہ شعار لؤکی بہن کی شکل میں موجود ہے اور بھائی کے مزاج کو بھی سجھتی ہے۔اس کی نفسیات سے بھی واقف ہے،لیکن یہ مے عقل انسان اس بہن کا ہاتھ اجنی فخص کو پکڑا دیتا ہے، جس کے بارے میں یہ بھی نہیں معلوم کہ اس کے ساتھ ناه صحیح ہوسکے گا یا نہیں؟ وہ مزاج سے واقف ہے یا نہیں؟ اور خود اینے لیے بعض اوقات ایک الی الرکی لے آتے ہیں، جوحس و جمال کے اعتبار سے بھی، سلیقہ شعاری کے اعتبار سے بھی، مزاج شاس کے اعتبار سے بھی اس بہن کے ہم پلہ نہیں ہوتی۔میری سمجھ میں یہ بات نہیں آتی کہ اس بے عقلی کا کیا جواز ہے کہ اپنے گھر کی دولت تو دوسرے کے ہاتھ میں دے دے اور اینے یاس ایک ایس چیز لے آئے جواس کو بوری راحت وآ رام نہ دے۔ یہ بے عقل ہے، عقل کے خلاف ہے، میں ایخ پیردؤل کونفیحت کرتا ہوں کہ وہ اس بےعقل سے اجتناب کریں اور اینے گھر کی دولت کو گھر ہی میں رکھیں' \_(ا)

#### بهن اور جنسي تسكين

اور دوسری جگه عبید الله بن حسن قیروان عقل کی بنیاد پر این پیروول کو بیه

(۱) الفرق بين الفرق وبين الفرقة الناجية لأبي منصور الاسفرائيني البغدادي ص ۲۸۱،طبع دارالاقاق الجديدة،بيروت. پیغام دے رہاہے، وہ کہتاہے کہ

" یہ کیا و جہ ہے کہ جب ایک بہن اپنے بھائی کے لیے کھانا پکاسکتی ہے، اس کی بھوک دور کرسکتی ہے، اس کی راحت کے لیے راحت کے لیے اس کے کپڑے سنوار سکتی ہے، اس کا بستر درست کرسکتی ہے، تو اس کی جنسی تسکین کا سامان کیوں نہیں کرسکتی؟ اس کی کیا و جہ ہے؟ یہ تو عقل کے خلاف ہے۔" (۱)

# 🕏 عقلی جواب ناممکن ہے

آپ اس کی بات پرجتن چاہے لعنت بھیجیں، کیکن میں میہ کہتا ہوں کہ خالص عقل کی بنیاد پر جو دحی اللی کی روشنی میسر عقل کی بنیاد پر جو دحی اللی کی راہ نمائی ہے آزاد ہو، جس کو وحی اللی کی روشنی میسر نہ ہو، اس عقل کی بنیاد پر اس کے اس استدلال کا جواب دیں۔۔! خالص عقل کی بنیاد پر قیامت تک اس کے اس استدلال کا جواب نہیں دیا جاسکتا۔

# عقلی اعتبار سے بداخلاتی نہیں

اگر کوئی فخص میہ کے کہ بیتو بڑی بداخلاقی کی بات ہے، بڑی گھناؤٹی بات ہے، بڑی گھناؤٹی بات ہے، تو اس کا جواب موجود ہے کہ بید بداخلاقی اور گھناؤٹا پن، بیرسب ماحول کے پیدا کردہ تصورات ہیں۔ آپ ایک ایسے ماحول میں پیدا ہوئے ہیں جہاں اس بیدا کومعیوب سمجھا جاتا ہے۔ اس لیے آپ اس کومعیوب سمجھتے ہیں۔ ورنہ عقلی ماتبار سے کوئی عیب نہیں۔

(۱)حواله سابقه ر



# نسب كا تحفظ كوئي عقلي أصول نبيس

اگرآب یہ کہتے ہیں کہ اس سے حسب ونسب کا سلسلہ خراب ہوجاتا ہے تو اس کا جواب موجود ہے کہ نسبول کا سلسلہ خراب ہوجاتا ہے تو ہونے دو۔ اس میں کیا برائی ہے؟ نسب کا تحفظ کون سا ایساعقلی اصول ہے کہ اس کی وجہ ہے نسب کا تحفظ ضرور كيا جائے۔

#### کا حصہ ہے اوج (HUMAN URGE) کا حصہ ہے



اگر آب اس استدلال کے جواب میں یہ کہیں کہ اس سے طبی طور پر نقصانات ہوتے ہیں۔ اس لیے کہ اب برتصورات سامنے آئے ہیں کہ استلذاذ بالاقارب(Incest) سے طبی نقصانات بھی ہوتے ہیں۔

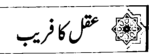


لیکن آپ کومعلوم ہے کہ آج مغربی دنیا کی اس موضوع پر کتابیں آرہی انسان کی فطری خواہش Human) انسان کی فطری خواہش Human) (Urge کا ایک حصہ ہے اور اس کے جوطتی نقصانات بیان کیے جارہے ہیں وہ صیح نہیں ہیں۔ وہی نعرہ جو آج سے آٹھ سوسال پہلے عبید اللہ بن حسن قیروان نے لگایا تھا، اس کی نہ صرف صدائے بازگشت بلکہ آج مغربی ملکول میں اس یر کی طرح عمل ہور ہا ہے۔

وى البي سے آزادى كانتيجہ

بیسب کیوں ہورہا ہے؟ اس لیے کہ عقل کو اس جگہ استعال کیا جارہا ہے جو

عقل کے دائرہ کار (Jurisdiction) میں نہیں ہے، جہال دی البی کی راہ نمائی کی ضرورت ہے اور عقل کو دی البی سے آزاد کرنے کا نتیجہ یہ ہے کہ برطانیہ کی ضرورت ہے اور عقل کو دی البی سے آزاد کرنے کا نتیجہ یہ ہے کہ برطانیہ کی پارلیمنٹ ہم جنس پرسی (Homeo Sexuality) کے جواز کا بل تالیوں کی گونج میں منظور کر رہی ہے اور اب با قاعدہ یہ علم بن گیا ہے۔ میں ایک مرتبہ اتفاق سے نیوریاک کے ایک کتب خانے میں گیا، وہاں پر پورا ایک علیحدہ سیشن تقان سے نیوریاک کے ایک کتب خانے میں گیا، وہاں پر پورا ایک علیحدہ سیشن تقا، جس پر یہ عنوان لگا ہوا تھا کہ''گے اسٹائل آف لائف' (CAY STYLE OF) تو اس موضوع پر کتابوں کا ایک ذخیرہ آچکا ہے اور با قاعدہ ان کی انجمنیں ہیں، ان کے گروپ اور جماعتیں ہیں اور وہ بڑے بڑے عہدوں پر فائز انجمنیں ہیں، ان کے گروپ اور جماعتیں ہیں اور وہ بڑے بڑے عہدوں پر فائز انجمنیں ہیں، ان کے گروپ اور جماعتیں ہیں اور وہ بڑے بڑے عہدوں پر فائز انکے دیار نوانے میں نیویارک کا میئر (Mayor) بھی ایک ویوں تھا۔



پیچلے ہفتے کے امریکی رسالے ٹائم کو اگر آپ اُٹھا کر دیکھیں تو اس میں یہ خبر آئی ہے کہ خلیج کی جنگ میں حصہ لینے والے فوجیوں میں سے تقریباً ایک ہزار افراد کو صرف اس لیے فوج سے نکال دیا گیا کہ وہ ہم جنس پرست (Homo تھے، لیکن اس اقدام کے خلاف شور کچے رہا ہے، مظاہرے ہورہ ہیں اور چاروں طرف سے یہ آوازیں اُٹھ رہی ہیں کہ یہ بات کہ ہم جنس پرست ہونے کی وجہ سے آپ نے ان لوگوں کو فوج کے عہدوں سے برخاست کردیا ہونے کی وجہ سے آپ نے ان لوگوں کو فوج کے عہدوں سے برخاست کردیا ہونے کی دیہ بات بالکل عقل کے خلاف ہے اور ان کو دوبارہ بحال کرنا چاہے اور ان کی دلیل یہ ہے کہ یہ تو ایک ہوئی ارج (Human Urge) ہو اور آج



7



ہے۔ بیرسب عقل کی بنیاد پر ہورہا ہے کہ بتاؤعقلی اعتبار سے اس میں کیا خرانی ے؟ اور بيتو صرف جنس انساني كى بات تى، اب تو بات جانوروں، كوں، گدھوں اور گھوڑ ول تک نوبت پہنچ گئی ہے اور اس کو بھی با قاعدہ فخریہ بیان کیا جار ہا ہے۔

#### عقل کا ایک اور فریب



بات واضح کرنے کے لیے ایک اور مثال عرض کردوں کہ بیا پٹم بم جس کی تباہ کاریوں سے تمام دنیا آج خوف زدہ اور پریثان ہے اور ایٹی اسلحہ میں تخفیف کے طریقے تلاش کررہی ہے۔ انسائیکو پیڈیا برٹانیکا Encyclopaedia of Britannica میں ایٹم بم پر جو مقالہ لکھا گیا ہے اس کو ذرا کھول کر دیکھیں۔ اس میں یہ ذکر کیا گیا ہے کہ دنیا میں ایٹم بم کا تجربہ دو جگہ پر کیا گیا ہے۔ایک ہیروشیما اور دوسرے ناگا ساکی پر اور ان دونوں مقامات پر ایٹم بم کے ذریعے جو تباہی ہوئی اس کا ذکر تو بعد میں آ کے چل کر کیا ہے، لیکن اس مقالے کو شروع یہال سے کیا گیا ہے کہ ہیروشیما اور ناگاساکی پر جوایٹم بم برسامے گئے، ال کے ذریعے ایک کروڑ انسانوں کی جانیں بچائی گئیں اور ان کوموت کے منہ سے نکالا گیا اور اس کی منطق میکھی ہے کہ اگر ہیروشیما اور نا گاسا کی پر بم نہ گرائے جاتے تو پھر جنگ مسلسل جاری رہتی اور اس میں اندازہ بیرتھا کہ تقریباً ایک کروڑ انسان مزید مرجاتے۔ تو ایٹم بم کا تعارف اس طرح کرایا گیا کہ ایٹم بم وہ چیز ہے جس سے ایک کروڑ انسانوں کی جانیں بھائی گئیں۔

> بیاس واقعہ کا جواز (Justification) پیش کیا جارہا ہے جس پرساری دنیا لعنت بھیجی ہے کہ ان ایٹم بم کے ذریعے میروشیما اور نا گاساکی میں ان



بچوں کی نسلیں تک تباہ کردی گئیں، بے گناہوں کو مارا گیا اور یہ جواز (Justification) بھی عقل کی بنیاد پر ہے۔ لہذا کوئی بُری سے بُری بات اور کوئی علین خرابی الی نہیں ہے، جس کے لیے عقل کوئی نہ کوئی دلیل اور کوئی نہ کوئی جواز فراہم نہ کردے۔

آج ساری دنیا فاشزم (Fascism) پرلعنت بھیج رہی ہے اور سیاست کی دنیا میں بٹلر اور مسولینی کا نام ایک گالی بن گیا ہے، لیکن آپ ذرا ان کا فلفہ تو اشا کر دیکھیں کہ انہوں نے اپنے فاشزم (Fascism) کو مس طرح فلفیانہ انداز میں پیش کیا ہے، ایک معمولی سمجھ کا آ دمی اگر فاشزم (Fascism) کے فلفے کو پڑھے گا تو اسے اعتراف ہونے لگے گا کہ بات تو سمجھ میں آتی ہے، فلفے کو پڑھے گا تو اسے اعتراف ہونے لگے گا کہ بات تو سمجھ میں آتی ہے، معقول بات ہے۔ یہ کیوں ہے؟ اس لیے کہ عقل ان کو اس طرف لے جارہی معقول بات ہے۔ یہ کوئی بدسے بدتر بُرائی ایک نہیں ہے جس کو عقل کی دلیل کی بنیاد پر صحیح تسلیم کرنے کی کوشش نہ کی جاتی ہو۔ اس لیے کہ عقل کو اس جگہ استعال کی جگہ نہیں ہے۔

# عقل کی مثال

علامہ ابن خلدون جو بہت بڑے مؤرخ اور فلفی گزرے ہیں، وہ لکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو جو عقل دی ہے وہ بڑے کام کی چیز ہے، لیکن ہے اِی وقت تک کام کی چیز ہے جب اس کو اس کے دائرے میں استعال کیا جائے، لیکن اگر اس کو اس کے دائرے سے باہر استعال کروگے تو یہ کام نہیں دے گ، اور پھر اس کی ایک بڑی اچھی مثال دی ہے کہ عقل کی مثال ایسی ہے جیسے سونا تول لیتا ہے اور بس اس حد تک وہ کام دیتا تو لئے کا کا نا، وہ کا نا چندگرام سونا تول لیتا ہے اور بس اس حد تک وہ کام دیتا

ہادر وہ صرف سونا تو لنے کے لیے بنایا گیا ہے۔ اگر کوئی شخص اس کا نے میں کے نتیج میں وہ ٹوٹ جائے تو اگر کوئی شخص کیے کہ یہ کا نٹا تو بے کار چیز ہے، اس ليے كداس سے پہاڑتو مطانبيس باس نے تو كانے كوتورد يا تواسے سارى دنيا امق کھے گا۔

> بات دراصل یہ ہے کہ اس نے کا فے کو غلط جگہ پر استعال کیا اور غلط کام میں استعال کیا، اس لیے وہ کانٹا ٹوٹ گیا۔(۱)

#### اسلام اورسيكولرازم مين فرق



اسلام اورسکولر ازم میں بنیادی فرق سے کہ اسلام میکہتا ہے کہ بے شک تم عقل کو استعمال کرو، لیکن صرف اس حد تک جہاں تک وہ کام دیتی ہے۔ ایک سرصدالی آتی ہے جہال عقل کام دینا چھوڑ دیتی ہے، بلکہ غلط جواب دینا شروع كرديتى ہے، جيسے كمپيوٹر ہے، اگر آپ اس كواس كام ميں استعال كريں جس كے لیے وہ بنایا گیا ہے تو وہ فورا جواب دے گا،لیکن جو چیز اس کمپیوٹر میں فیڈ (Feed) نہیں کی گئی، وہ اگر اس سے معلوم کرنا چاہیں تو نہ صرف ہے کہ وہ کمپیوٹر کام نہیں کرے گا بلکہ غلط جواب دینا شروع کردے گا۔ ای طرح جو چیز اس عقل ك اندر فيرنبيس كى منى، اس چيز كے ليے الله تعالى نے انسان كو ايك تيسرا ذريعه علم عطا فرمایا ہے، جو وحی اللی ہے۔ جب وہاں عقل کو استعال کروگے تو سیعقل فلط جواب دینا شروع کردے گ<sub>ی۔</sub>

<sup>(</sup>۱) تاريخ ابن خلدون ٥٨٢/١ المقدمة/الفصل العاشر في علم الكلام-طبع دار الفكر

إِنَّا ٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا الْهُ ﴿ (١)

"ہم نے آپ کے پاس سے کتاب بھیجی جس سے واقع کے موافق آپ لوگوں کے درمیان فیصلہ کریں۔"

یہ قرآنِ کریم آپ کو بتائے گا کہ حق کیا ہے اور ناحق کیا ہے؟ یہ بتائے گا کہ تھے کیا ہے اور غلط کیا ہے؟ یہ بتائے گا کہ خیر کیا ہے اور شرکیا ہے؟ بیسب باتیں آپ کومض عقل کی بنیاد پرنہیں معلوم ہوسکتیں۔

#### آزادی فکر کے علم بردار ادارے کا حال

ایک معروف بین الاقوای ادارہ ہے۔ جس کا نام ''ایمنسٹی انٹریشنل' ہے۔
اس کا ہیڈ آفس پیرس میں ہے۔ آج سے تقریباً ایک ماہ پہلے اس کے ایک
ریسرج اسکالر سروے کرنے کے لیے پاکستان آئے ہوئے تھے۔ خدا جانے
کیوں وہ میرے پاس بھی انٹرویو کرنے کے لیے آگئے اور انہوں نے آگر مجھ
سے گفتگو شروع کی کہ ہمارا مقصد آزادی فکر اور حریتِ فکر کے لیے کام کرنا ہے۔
بہت سے لوگ آزادی فکر کی وجہ سے جیلوں اور قیدوں میں بند ہیں، ان کو نکالنا
چاہتے ہیں اور یہ ایک ایسا غیر متناز عہموضوع ہے جس میں کسی کو اختلاف نہیں ہونا
چاہیے، جھے اس لیے پاکستان بھیجا گیا ہے کہ میں اس موضوع پر مختلف طبقوں

(١)سورة النساء آيت (١٠٥).



7



کے خیالات معلوم کروں۔ میں نے سنا ہے کہ آپ کا بھی مختلف اہلِ دانش سے تعلق ہے۔اس لیے میں آپ سے بھی کچھ سوالات کرنا چاہتا ہوں۔

#### 🗿 آج کل کا سروے





جھے آپ کے اس سروے کی سنجیدگی پر شبہ ہے، اس لیے کہ تحقیق ریسری اور سروے کا کوئی کام اس طرح نہیں ہوا کرتا ہے، اس لیے میں آپ کے کی سوال کا جواب دینے سے معذور ہوں، اس پر وہ معذرت کرنے گئے کہ میرے پاس وقت کم تھا، اس لیے صرف چند حضرات سے مل سکا ہوں۔ احقر نے عرض کیا کہ وقت کی کی صورت میں سروے کا یہ کام ذمہ لینا کیا ضروری تھا؟ پھر انہوں نے اصرار شروع کردیا کہ اگرچہ آپ کا اعتراض تی بجانب ہے، لیکن میرے چند سوالات کا جواب تو آپ دے ہی دیں۔ احقر نے پھر معذرت کی اور عرض کیا کہ اس غیر سنجیدہ اور ناتمام سروے میں کی تعاون سے معذور ہوں۔ البتہ اگر آپ اجازت دیں تو میں آپ سے اس ادارے کی بنیادی فکر کے بارے میں کہ یہ چھ پوچھنا چاہتا ہوں۔ کہنے گئے کہ "دراصل تو میں آپ سے سوال کرنے کے لیے آیا تھا، لیکن اگر آپ جواب نہیں دینا چاہتے تو بے شک آپ ہارے میں ادارے کے بارے میں اگر آپ جواب نہیں دینا چاہتے تو بے شک آپ ہارے اللہ الدے آیا تھا، لیکن اگر آپ جواب نہیں دینا چاہتے تو بے شک آپ ہارے الدے اللہ ادارے کے بارے میں جوسوال کرنا چاہیں کرلیں۔"

# کیا آزادی فکر کا نظریہ بالکل مطلق (Absolute) ہے؟



میں نے ان سے کہا کہ آپ نے فرمایا کہ یہ ادارہ جس کی طرف ہے آپ
کو بھیجا گیا ہے، یہ آزادی فکر کا علم بردار ہے۔ بے شک یہ آزادی فکر بڑی
اچھی بات ہے، لیکن میں یہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ یہ آزادی فکر آپ کی نظر میں
بالکل مطلق (Absolute) ہے؟ یا اس پرکوئی پابندی بھی ہونی چاہے؟ کہنے
لگے کہ میں آپ کا مطلب نہیں سمجھا۔ میں نے کہا کہ میرا مطلب یہ ہے کہ
آزادی فکر کا یہ تصور کیا اتنا مطلق (Absolute) ہے کہ جو بھی انسان کے دل
میں آئے وہ دوہروں کے سامنے برطا کے اور اس کی تیلئے کرے اور لوگوں کو اس



کی وعوت دے؟ مثلاً میری سوچ میر کہتی ہے کہ سرمایہ داروں نے بہت دولت جمع کرلی ہے، اس کیے غریبوں کو میر آ زادی ہونی چاہیے کہ وہ ان سرمایہ داروں پر ڈاکے ڈالیس اور ان کامال چھین لیس اور میں اپنی ای سوچ کی تبلیغ بھی شروع كردول كهغريب جاكر ڈاكه ڈاليس اوركوئي ان كو پكڑنے والا نه ہو، اس ليے كه سرمایہ داروں نے غریبوں کا خون چوس کر بیہ دولت جمع کی ہے۔ اب آپ بتائیں کہ کیا آپ اس آ زادیؑ فکر کے حامی ہوں گے یانہیں؟

#### آپ کے یاس کوئی نیا تلا معیار (Yardstick) نہیں؟



وہ کہنے گے اس کے تو ہم حامی نہیں ہوں گے۔ میں نے کہا کہ میں یمی واضح كرنا جابتا بول كه جب آزادي فكر كا تصور بالكل مطلق (Absolute) نیں ہے، تو کیا آب اس کو مانے ہیں کہ کھے قیدیں ہونی جاہیے؟ انہوں نے کہا کہ ہاں! کچھ قیدیں تو ہونی جاسیں ۔ مثلاً میرا خیال سے ہے کہ آ زادی فکر کواس شرط کا یابند ہونا جاہے کہ اس کا تیجہ دوسرول پرتشدد (Violance) کی صورت میں طاہر نہ ہو۔ میں نے عرض کیا کہ بہقیدتو آپ نے اپنی سوچ کے مطابق عائد کردی، لیکن اگر کسی شخص کی دیانت دارانه رائے بیہ ہو کہ بعض اعلیٰ مقاصد تشدو کے بغیر حاصل نہیں ہوتے اور ان اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لیے تشدد کے نقصانات برداشت کرنے چامییں، تو کیا اس کی بیآ زادی فکر قابل احرام بے با نہیں؟ دوسرے جس طرح آپ نے اپنی سوچ سے "آزادی فکر" پرایک یابندی عائد کردی، ای طرح اگر کوئی دوسرا شخص ای قشم کی کوئی اور یابندی اپنی سوچ سے عائد کرنا چاہے تو اس کو جسی اس کا اختیار ملنا چاہیے، ورند کوئی وجہ ہونی چاہیے كرآب كى سوچ يرعمل كيا جائے اور دوسرے كى سوچ يرعمل ندكيا جائے، لبذا



اصل سوال یہ ہے کہ وہ کچھ قیدیں کیا ہونی چاہییں؟ اور یہ فیصلہ کون کر ۔ گا کہ یہ قید ہونی چاہیے؟ اور آپ کے پاس وہ معیار کیا ہے، جس کی بنیاد پر آپ یہ فیصلہ کریں کہ آزادی فکر پر فلاں قسم کی پابندی لگائی جاسکتی ہے اور فلال قسم کی پابندی نہیں لگائی جاسکتی؟ آپ مجھے کوئی نیا تلا معیار (Yardstick) بتا کیں، جس کے ذریعے آپ یہ فیصلہ کرسکیں کہ فلاں قسم کی پابندی جائز ہے اور فلال قسم کی پابندی جائز ہے اور فلال قسم کی پابندی ناجائز ہے۔

انہوں نے جواب دیا کہ صاحب! ہم نے اس پہلو پر بھی با قاعدہ غور نہیں کیا۔ میں نے کہا آپ اتنے بڑے عالمی ادارے سے وابستہ ہیں اور ای کام کے سروے کے لیے آپ جارہ ہیں اور ای کام کا بیڑہ اُٹھایا ہے، لیکن یہ بنیادی سوال کہ آزادی فکر کی حدود کیا ہونی چاہییں؟ اس کا اسکوپ (Scope) کیا ہونا چاہیے؟ اگر یہ آپ کے ذہن میں نہیں ہے پھر آپ کا یہ پروگرام مجھے بار آور ہوتا نظر نہیں آتا۔ براو کرم میرے اس سوال کا جواب آپ جھے اپنے بار آور ہوتا نظر نہیں آتا۔ براو کرم میرے اس سوال کا جواب آپ جھے اپنے لئر یچر سے فراہم کردیں یا دوسرے حضرات سے مشورہ کرکے فراہم کردیں۔

## انسان کے پاس وحی کے علاوہ کوئی معیار نہیں

کہنے گئے کہ آپ کے یہ خیالات اپنے ادارے تک پہنچاؤں گا اور اس موضوع پر جو ہمارالٹریچر ہے وہ بھی فراہم کروں گا۔ یہ کہہ کر انہوں نے میرا پھیکا سا شکریہ ادا کیا اور جلد رخصت ہوگئے۔ میں آج تک ان کے وعدے کے مطابق لٹریچر یا اپنے سوال کے جواب کا منتظر ہوں اور جمجے یقین ہے کہ وہ قیامت تک نہ سوال کا جواب فراہم کر سکتے ہیں، نہ کوئی ایسا معیار پیش کر سکتے ہیں جو عالم گیر مقبولیت (Universally Applicable) کا حامل ہو۔ اس لیے کہ جو عالم گیر مقبولیت (Universally Applicable) کا حامل ہو۔ اس لیے کہ

M

آپ ایک معیار متعین کریں گے دوسرا شخص دوسرا معیار متعین کرے گا۔ آپ کا بھی اپنے ذبن کا سوچا ہوا معیار ہوگا۔ اس کا معیار بھی اس کے ذبن کا سوچا ہوا ہوگا اور دنیا میں کوئی هخص ایسا معیار تجویز کردے جوساری دنیا کے لیے کمل طور یر قابل قبول ہو، یہ بات میں کسی تر دید کے خوف کے بغیر کہ سکتا ہوں کہ واقعتا انسان کے یاس وی الی کے سوا کوئی معیار نہیں ہے جو ان مبہم تصورات پر جائز حدیں قائم کرنے کا کوئی لازمی اور ابدی معیار فراہم کرسکے۔ اللہ تعالی کی ہدایت کے سوا انسان کے پاس کوئی چیز نہیں ہے۔

#### و مرف مذہب معیار بن سکتا ہے

آب فلفه أشاكر ديكھے۔ال من بيمسله زير بحث آيا ہے كه قانون كا اظلاق سے کیا تعلق ہے؟ قانون میں ایک مکتب فکر ہے جس کا یہ کہنا ہے کہ قانون کا اخلاق سے کوئی تعلق نہیں ہے اور اچھے برے کا تصور غلط ہے۔ نہ کوئی چز اچھی ہے نہ کوئی چیز بری ہے۔ وہ کہتا ہے کہ یہ Should اور Should not اور Ought وغیرہ کے الفاظ در حقیقت انسان کی خواہش نفس کے پیدا کردہ ہیں۔ ورنہ اس قتم کا کوئی تصور نہیں ہے۔ اس واسطے جو معاشرہ جس وقت جو چیز اختیار کرلے وہ اس کے لیے درست ہے اور ہمارے پاس اچھائی اور برائی کے لیے کوئی معیار نہیں ہے جو یہ بتا سکے کہ فلال چیز اچھی ہے اور فلال چیز بری ہے اوربیاصول قانون پرمشہور میکسٹ بک Jurisprudence میں ہے۔ اس میں ال بحث کے آخر میں ایک جملہ لکھا ہے کہ

"انانیت کے پاس ان چزوں کے تعین کے لیے ایک

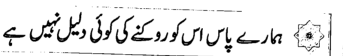


موعظعماني

چیز معیار بن سکی تھی، وہ ہے مذہب (Religion) کیکن چیز معیار بن سکی تھی، وہ ہے مذہب (Religion) کی بلیف چونکہ مذہب (Belief) کا تعلق انسان کی بلیف (Belief) اور عقیدے سے ہے اور سیکولر نظام حیات میں اس کا کوئی مقام نہیں ہے۔ اس واسطے ہم اس کو ایک بنیاد کے طور پرنہیں اپنا سکتے۔''

# THY.





ایک اور مثال یاد آگئ ہے جیسا کہ ابھی میں نے عرض کیا تھا جس وقت برطانیہ کی پارلیمنٹ میں ہم جنس پرسی (Homo Sexuality) کا بل تالیوں کی گونج میں پاس ہوا، اس بل کے پاس ہونے سے پہلے کافی مخالفت بھی ہوئی اور اس بل پرغور کرنے کے لیے ایک کمیٹی تھکیل دی گئی جو اس مسکلے پرغور کرے کہ آیا یہ بل پاس ہونا چاہیے یا نہیں؟ اس کمیٹی کی رپورٹ شائع ہوئی ہے اور قرید مین پاس ہونا چاہیے یا نہیں؟ اس کمیٹی کی رپورٹ شائع ہوئی ہے اور فرید مین اس رپورٹ کا خلاصہ ویا گیا ہے۔جس میں کہا گیا ہے کہ اس کمیٹی نے ساری رپورٹ کھنے کے بعد کھا ہے کہ



''اگرچہ اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ چیز اچھی نہیں گئی، لیکن چونکہ ہم ایک مرتبہ فیصلہ کر چکے ہیں کہ انسان کی پرائیویٹ زندگی میں قانون کو دخل انداز نہیں ہونا چاہیے، اس لیے اس اصول کی روشیٰ میں جب تک ہم سن (Sin) اور کرائم (Crime) میں تفریق برقرار رکھیں گے کہ بن TU

اور چیز ہے اور کرائم علیحدہ چیز ہے، اس وقت تک ہمارے پاس اس عمل کو روکنے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ ہاں، اگر بن اور کرائم کو ایک تصور کرلیا جائے تو پھر بے شک اس بل کے خلاف رائے دی جاسکتی ہے۔ اس واسطے ہمارے پاس اس بل کو رد کرنے کا کوئی جواز نہیں ہے۔ اس لیے یہ بل یاس ہوجانا چاہیے۔''

جب ہم یہ کہتے ہیں کہ (LAW) کو اسلامائز کیا جائے تو اس کے معنی یہی ہیں کہ سیکولر نظام نے حصولِ علم کی جو دو بنیادیں، آنکھ، کان، ناک، زبان وغیرہ اور عقل اختیار کی ہوئی ہیں، اس سے آگے ایک اور قدم بڑھا کر وی اللی کو بھی حصولِ علم اور راہ نمائی کا ذریعہ قرار دے کراس کو اپنا شعائر بنائیں۔

#### 🕏 اس تھم کی ریزن (Reason) میری سمجھ میں نہیں آتی

اورجب یہ بات ذہن میں آ جائے کہ وی الی شروع ہی وہاں سے ہوتی ہے جہال عقل کی پروازختم ہوجاتی ہے، تو پھر وتی الی کے ذریعے قرآن وسنت میں جب کوئی تھم آ جائے، اس کے بعد اس بنا پر اس تھم کو رد کرنا کہ'' صاحب! اس تھم کا ریزن (Reason) میری سمجھ میں نہیں آ تا'' احتقاد فعل ہوگا۔ اس واسطے کہ وی کا تھم آ یا ہی اس جگہ پر ہے جہاں ریزن کام نہیں دے رہی تھی۔ واسطے کہ وی کا تھم آ یا ہی اس جگہ پر ہے جہاں ریزن کام نہیں دے رہی تھی۔ اگر واسطے کہ وی ہوتی تو پھر وی کے آنے کی ضرورت ہی نہیں تھی۔ اگر اس تھم کے بیچے جو تھمتیں ہیں اگر وہ ساری تھمتیں تمہاری عقل ادراک کر سکی تھی تو پھر اللہ تعالیٰ کو وی کے ذریعے اس کا تھم دینے کی چنداں حاجت نہیں تھی۔

# قرآن و حدیث میں سائنس اور ٹیکنالوجی

یہیں سے ایک اور سوال کا جواب بھی ہوگیا جو اکثر ہمارے پڑھے لکھے طبقے کے زہنوں میں پیدا ہوتا ہے۔ وہ یہ کہ صاحب! آج سائنس اور ٹیکنالوجی کا دور ہے۔ ساری دنیا سائنس اور ٹیکنالوجی میں ترقی کررہی ہے، لیکن ہمارا قرآن اور ہماری حدیث سائنس اور ٹیکنالوجی کے بارے میں کوئی فارمولا ہمیں نہیں بتاتا، کہ کس طرح ایٹم بم بنائیں، کس طرح ہائیڈروجن بم بنائیں۔ اس کا کوئی فارمولا نہ تو قرآن میں ملتا ہے اور نہ حدیثِ رسول ساٹھ ہے۔ اس کا حدیثِ رسول ساٹھ ہے۔ اس کی وجہ سے بعض لوگ احساس کمتری کا شکار ہوتے ہیں کہ صاحب! دنیا چاتھ اور مرتئ پر پہنچ رہی ہے اور ہمارا قرآن ہمیں اس بارے میں کچھ نہیں بتاتا کہ اور مرتئ پر پہنچ رہی ہے اور ہمارا قرآن ہمیں اس بارے میں پچھ نہیں بتاتا کہ جاند پر کیے پہنچیں؟

#### 🕏 سائنس اور ٹیکنالوجی تجربہ کا میدان ہے

اس کا جواب سے ہے کہ ہمار اقر آن ہمیں سے با تیں اس لیے نہیں بتا تا کہ وہ دائرہ عقل کا ہے۔ وہ تجربے کا دائرہ ہے۔ وہ ذاتی محنت اور کوشش کا دائرہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کو انسان کے ذاتی تجربے عقل اور کوشش پر چھوڑا ہے کہ جو شخص جتی کوشش کرے گا اور عقل کو استعال کرے گا، تجربے کو استعال کرے گا، اس میں آگے بڑھتا چلاجائے گا۔ قرآن آیا ہی اس جگہ پر ہے جہاں عقل کا دائرہ ختم ہورہا تھا۔ عقل اس کا پوری طرح ادراک نہیں کر سکتی، ان چیزوں کا دائرہ ختم ہورہا تھا۔ عقل اس کا پوری طرح ادراک نہیں کر سکتی، ان چیزوں کا ہمیں قرآنِ کریم نے سبق پڑھایا ہے۔ ان چیزوں کے بارے میں ہمیں معلومات فراہم کی ہیں۔ لہذا اسلامائزیشن آف لاز کا سارا فلفہ ہے کہ ہم اپنی موری زندگی کواس کے تابع بنائیں۔



# اسلام کے احکام میں کیک (Elasticity) موجود ہے



ان احکام میں قیامت تک تبدیلی نہیں آئے گ



دوسرا حصد، جس میں اجتہاد اور استناط کی گنجائش رکھی گئی ہے۔ اس کے

اندر بھی حالات کے لحاظ سے عِلَتوں کے بدلنے کی وجہ سے احکام کے اندر آفیج
و جبد ل ہوسکتا ہے۔ البتہ پہلا حصہ بے شک بھی نہیں بدل سکتا۔ قیامت آ جا سے
گ لیکن وہ نہیں بدلے گا۔ اس لیے کہ وہ در حقیقت انسان کی فطرت کے
ادراک پر مبنی ہے۔ انسان کے حالات بدل سکتے ہیں، لیکن فطرت نہیں بدل
سکتی اور چونکہ وہ فطرت کے ادراک پر مبنی ہیں اس لیے ان میں بھی تبدیلی نہیں
لئی جا سکتی۔

بہر حال! جہاں تک شریعت نے ہمیں گنجائش دی ہے، گنجائش کے دائرے میں رہ کر ہم اپنی ضروریات کو پورے طریقے سے استعال کر سکتے ہیں۔

#### 🥏 اجتهاد کہاں سے شروع ہوتا ہے

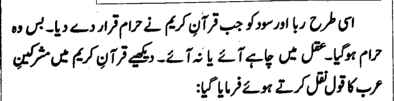
اجتہاد کا دائرہ وہاں سے شروع ہوتا ہے، جہاں نصِ قطعی موجود نہ ہو۔ جہاں نص موجود ہو وہاں عقل کو استعال کر کے نصوص کے خلاف کوئی بات کہنا درحقیقت آپنے دائرہ کار (Jurisdiction) سے باہر جانے والی بات ہے اور ای کے نتیج میں دین کی تحریف کا راستہ کھلٹا ہے۔ جس کی ایک مثال آپ حضرات کے سامنے عرض کرتا ہوں۔

## خزير حلال ہونا چاہيے

قرآ نِ كريم ميں خزير كوحرام قرار ديا گيا ہے اور پيحرمت كا عكم وقى كا عكم ہے۔ اس جگه پرعقل كو استعال كرنا كه صاحب! يه كيوں حرام ہے؟ يه عقل كو غلط جگه پر استعال كرنا ہے۔ اس وجہ سے بعض لوگوں نے يہاں تك كہه ديا كه بات دراصل يہ ہے كہ قرآ نِ كريم نے خزير كو اس ليے حرام كيا تھا كہ اس زمانے بات دراصل يہ ہے كہ قرآ نِ كريم نے خزير كو اس ليے حرام كيا تھا كہ اس زمانے

میں مورش پاتے ہے اور غیر پندیدہ ماحول میں پرورش پاتے ہے اور غلاطتیں کھاتے ہے۔ اب تو خزیر کے لیے بڑے ہائی جیک فارم (Hygenic) غلاطتیں کھاتے ہے۔ اب تو خزیر کے لیے بڑے ہائی جیک فارم Farm) تیار کیے گئے ہیں اور بڑے صحت مندانہ طریقے سے پرورش ہوتی ہے، لہذا وہ تھم اب فتم ہونا چاہیے، یہ اس جگہ پرعقل کو استعال کرنا ہے جہاں وہ کام دینے سے الکار کررہی ہے۔

#### 💨 سود اور تجارت میں کیا فرق ہے؟



اِنْتَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا (۱) كَهُ مَعْ بَكُل رِباجِين چِيز ہے۔

تجارت اور رہے وشراء سے بھی انسان نفع کماتا ہے اور رہا سے بھی نفع کماتا ہے، لیکن قرآ نِ کریم نے اس کے جواب میں فرق بیان نہیں کیا کہ بھے اور رہا میں برقرق ہے، بلکہ یہ جواب دیا کہ

وَاَحِلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَمَّم الرِّبُوا بس! الله تعالى نے تع كوطال قرار ديا ہے اور ديا كوحرام قرار ديا ہے۔ اب آ كے اس تكم بيس تهارے ليے چوں وچا كى مخوائش تيس - اس ليے

<sup>(۱)</sup>سورةالبقرة آيت (۲۷۵).



مواعظاعماني بديري

کہ جب اللہ نے بیچ کو حلال کردیا ہے تو حلال ہے اور جب اللہ نے رہا کو حرام کردیا اس لیے حرام ہے۔ اب اس کے اندر چون و چرا کرنا در حقیقت عقل کو غلط جگہ پر استعال کرنا ہے۔



# المناه الله واقعم

ایک واقعہ مشہور ہے کہ ہمارا ایک ہندوستانی گویا ایک مرتبہ جی کرنے چاگیا۔ جی کے بعد وہ جب مدینہ شریف جارہاتھا، رائے میں منزلیں ہوتی تھیں۔ ان پر رائ گزار نی پڑتی تھی۔ ایک منزل پر جب رائ گزار نے کے لیے تھہرا تو وہاں ایک عرب گویا تھا۔ اس نے بہت بھدے وہاں ایک عرب گویا تھا۔ اس نے بہت بھدے انداز سے سارگی بجا کرگانا شروع کیا۔ آواز بھدی تھی اور اس کو سارئی اور طبلہ بھی صحیح بجانا نہیں آتا تھا، جب ہندوستانی گوتے نے اس کی آواز سن تو اس نے کہا کہ آج سے بات میری سجھ میں آگئ ہے کہ آنحضرت سائٹ ایک ہے گانے بجانے کو کہ آج ہے اس کی آواز میں کا گانا سنا تھا۔ اگر کہ آپ میرا گانا سن لیتے تو حرام قرار نہ دیتے۔ تو اس قسم کی فکر اور تھنکنگ آپ میرا گانا سن لیتے تو حرام قرار نہ دیتے۔ تو اس قسم کی فکر اور تھنکنگ آپ میرا گانا سن لیتے تو حرام قرار نہ دیتے۔ تو اس قسم کی فکر اور تھنکنگ آپ میرا گانا سن لیتے تو حرام قرار نہ دیتے۔ تو اس قسم کی فکر اور تھنکنگ آپ میرا گانا سن لیتے تو حرام قرار نہ دیتے۔ تو اس قسم کی فکر اور تھنکنگ جارہا ہے۔ یہ نصوصِ قطعیہ کے اندرا پنی خواہشاتِ نفس کو استعال کرنا ہے۔ جارہا ہے۔ یہ نصوصِ قطعیہ کے اندرا پنی خواہشاتِ نفس کو استعال کرنا ہے۔ جارہا ہے۔ یہ نصوصِ قطعیہ کے اندرا پنی خواہشاتِ نفس کو استعال کرنا ہے۔ میرا ہا ہے۔ یہ نصوصِ قطعیہ کے اندرا پنی خواہشاتِ نفس کو استعال کرنا ہے۔



#### ا جہاد کے مفکر کا اجتہاد

ہمارے ہاں ایک معروف مفکر ہیں۔"مفکر" اس لیے کہہ رہا ہوں کہ وہ اپنی فیلڈ (Feild) میں"مفکر" (Thinker) سجھتے جاتے ہیں۔قرآنِ کریم کی

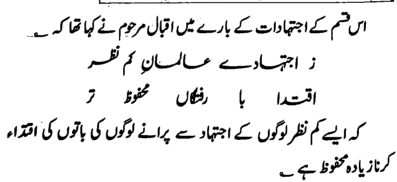
یہ جوآیت ہے:



وَ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْا أَيْدِيهُمَا (1) \* (1) وَ السَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْا أَيْدِيهُمَا (1) " (1) ورم و اور چور عورت كا باته كاك دو"

ان مفکر صاحب نے اس آیت کی بی تفییر کی کہ چور سے مراد سرمایۂ دار ہیں، جنہوں نے بڑی بڑی صنعتیں قائم کر رکھی ہیں اور'' ہاتھ'' سے مراد ان کا نیشٹائزیشن کی انڈسٹریاں (Industries) اور'' کائے'' سے مراد ان کا نیشٹائزیشن (Nationalization) ہے، لہذا اس آیت کے معنی ہیں کہ سرمایۂ داروں کی ساری انڈسٹریوں کو نیشٹائز کرلیا جائے اور اس طریقے سے چوری کا دروازہ بند ہوجائے گا۔

#### 🗟 مشرق میں ہے تقلیدِ فرنگی کا بہانہ



لیکن مجھے ڈر ہے کہ یہ آوازۂ تجدید مشرق میں ہے تقلیدِ فرنگی کا بہانہ بہرمال! میں آج کی اس نشست سے یہ فائدہ اُٹھانا چاہتا تھا کہ شاید میں

(١) سورة المائدة آيت (٣٨).

معلى كا دائره كار

نے اپنے استحقال اور اپنے اصدے سن جی لہادہ والت آب دسرات کا لیا ہے، ليكن بات يه ب كه جب تك"ا اللهامزيش أف الن" كا فلسفد و بن على ند ووه اس وقت تك محض "اسلامائزيش أف لاز" كالفظ كه در وبست درست كر لين سے بات زیس بنی \_

> خرو نے کہہ بھی دیا لا اللہ تو کیا حاصل دل و نگاه مسلمان نہیں تو سچھ بھی نہیں

اس لیے اسلامائزیش کا پہلا قدم ہے ہے کہ میں اس بات کا یقین ہوکہ و کے کی چوٹ یر، سینہ تان کر، کسی معذرت خوابی کے بغیر، کسی سے مرعوب ہوئے بغیر، یہ بات کہ عکیں کہ جارے نزدیک انسانیت کی فلاح کا اگر کوئی راستہ ہے تو وہ صرف" اسلامائزیش" (Islamization) میں ہے، اس کے علاده کی اور چیز مین نہیں۔ اللہ تعالی ہم اور آپ کو اس کی حقیقت کو صحیح طور پر سمجھنے کی تو نیق عطا فرمادے۔ آمین ۔

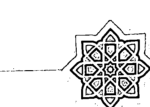
وآخى دعوانا ان الحمد بله رب العلمين





كتاب الشداوررجال الشد

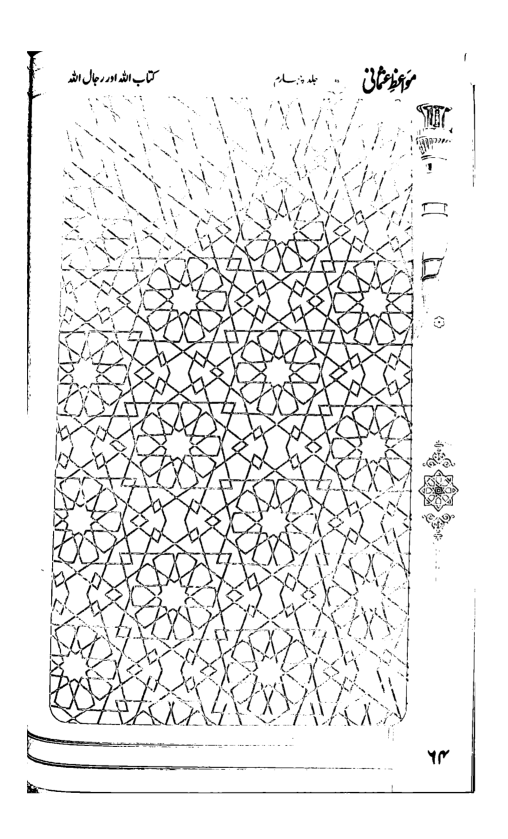




دوسلسلے کتاب اللہ اور رجال اللہ

(اصلامی خطهات ج۸ص ۱۹۰۹)

41





#### بالضائع الأخم

#### دوس<u>ليلے</u> کتاب اللہ.....رجال اللہ



الْحَهُ كُولِيَّهُ وَنَحْمَدُ لَا وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغُفِرُ لا وَنُومِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّغُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهُدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَضْدِلْهُ فَلا هُضِلَّ لَهُ وَحَلَالاً يُشْعِلُهُ وَحَلَالاً للهُ وَحَلَالاً للهُ وَحَلَالاً للهُ وَحَلَالاً للهُ وَحَلَالاً لللهُ وَحَلَالاً لللهُ وَحَلَالاً لللهُ وَحَلَالاً للهُ وَحَلَالاً للهُ وَحَلالاً لللهُ وَحَلالاً عَلَيْهِ وَعَلَى مُحَدَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاضْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمَا كَثِيرُوا كَثِيرُوا لِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمَا كَثِيرُوا كَثِيرُوا لِهُ وَاللهِ وَاحْدَالاً عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ تَعَالى عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمَا كَثِيرُوا كَثِيرُوا لَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالى عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَاللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيفَمَا كَثِيرُوا كَثِيرُوا لَاللهُ وَاللّهُ وَ

فَأَعُوُدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْم بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنُنِ الرَّحِيْمِ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيْهِمُ مَسُولًا



قِنْ اَنْفُسِهِمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ اللَّهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةَ \* \_ (١)

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم و صدق رسوله النبى الكريم ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين والحبد لله ربّ العالمين

الله دوسليل

الله تعالی نے انبانوں کی اصلاح کے لیے دوسلیلے ایک ساتھ جاری فرمائے، ایک کتاب الله کتاب الله سلیله، کتاب الله الله کتاب الله کتاب الله کتاب الله کتاب الله کتاب الله تورات، زبور، انجیل اور آخر میں قرآنِ کریم نازل فرمایا۔

اور دوسرا سلسلہ رجال اللہ کا جاری فرمایا۔ رجال اللہ سے مراد انبیاء علاسطان کا سلسلہ ہے۔ بیر رجال اللہ کتار کا سلسلہ ہے۔ بیر رجال اللہ کتار اللہ کے ساتھ بھیجے گئے تاکہ وہ کتاب کی تشری کریں اور اس کی عملی تربیت دیں اور کتاب کے معانی اور مفاہیم کو اپنے قول و فعل سے سمجھائیں، اس سلسلے کے لیے حضرات انبیاء علاسطان بھیج جاتے ہیں۔ قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:



وَ اَنْزَلْنَا اِلَيْكَ اللِّاكْرَ لِتُبَكِّنَ لِلنَّاسِ مَا ثُرِّلَ اِلَيْهِمْ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَقَكَّرُونَ (٢)

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمر ان آيت (١٦٤)\_

<sup>(</sup>٢) سورةالنحل آيت(١٤)\_



"جم نے یہ ذکر اس لیے نازل کیا تاکہ آپ لوگوں کے سامنے کھول کھول کر بیان کردیں جو چھے کہ نازل کیا جاتا ہے۔"

رجال الله اس ليے بھيج جاتے ہيں تا كہ كتاب كى تشريح كريں، تفير كريں اور لوگوں كى تربيت كريں۔ اى كے بارے ميں فرما يا ہے:

لَقَدُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ مَاسُوْلًا مِّنْ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ مَاسُوْلًا مِّنْ اللهُ مَا اللهِمُ اللَّهِمَ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهِمَ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهِمَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْمَلْبُ وَالْعِكْمَةَ \* (١)

کسی بھی پیغمبر کے دنیا میں آنے کا بنیادی مقصد تعلیم کتاب ہوتا ہے، اس لیے کہ معلم کی رہ نمائی اور مفصل تغییر کے بغیر ہم اس کتاب سے فائدہ اُٹھانے کی المیت نہیں رکھتے۔

استاد کے بغیر صرف مطالعہ کافی نہیں اور بیصرف اللہ کی کتاب کے ساتھ ہی خاص نہیں، دنیا کے ہرعلم وفن کا یہی حال ہے۔ کوئی شخص اگریہ چاہے کہ میں صرف کتاب پڑھ کر مطالعہ کر کے کسی فن کا ماہر بن جاؤں، وہ نہیں بن سکتا، جب تک کسی استاد کے سامنے زانوئے تلمذ تہہ نہ کرے۔ جب تک استاد سے اس علم وفن کو حاصل نہ کرے، اس وقت تک اس علم وفن کا ماہر نہیں بن سکتا۔

#### قرستان آباد کرے گا

علم طب (میڈیکل سائنس) ایک علم ہے، اس کی کتابیں چھی ہوئی ہیں،

(١) سورة آل عمر ان آيت (١٦٤) ـ



مواعظاعماني

ہر زبان میں موجود ہیں۔ اردو، عربی، فاری، اگریزی میں، لیکن کوئی شخص سے
چاہ کہ گھر بیٹے طب کی کتاب پڑھوں اور میں اس کا مطالعہ کر کے طبیب اور
ڈاکٹر بن جاؤں، اگر وہ بالفرض بڑا ذہین ہے، بہت سجھ دار ہے، قوتِ مطالعہ بہت
مضبوط ہے، قابلیت بہت اعلیٰ ہے اور اس نے مطالعہ شروع کردیا اور ان کتابوں
کو سجھ بھی گیا اور سجھنے کے بعد لوگوں کا علاج شروع بھی کردیا، وہ کیا کرے گا؟
وہ قبرستان آ باد کرے گا۔ اس واسطے کہ باوجود یکہ اس نے کتاب سجھ بھی لی ،لیکن
کی استاد ہے، معلم اور مربی سے اس کی تربیت حاصل نہ کی تو وہ طبیب نہیں
کی استاد ہے، معلم اور مربی سے اس کی تربیت حاصل نہ کی تو وہ طبیب نہیں
انسانوں کی زندگیوں سے کھیلے، اس لیے کہ اس نے وہ طریقہ اختیار نہیں کیا جو
طبیب کے لیے ضروری ہے۔ اس لیے انسان کی فطرت اللہ تبارک و تعالیٰ نے یہ
طبیب کے لیے ضروری ہے۔ اس لیے انسان کی فطرت اللہ تبارک و تعالیٰ نے یہ
والا تعلیم نہ دے، اس کو کوئی تربیت دینے والا تربیت نہ دے، کوئی تعلیم دینے
والا تعلیم نہ دے، اس کو کوئی علم وفن اور کوئی ہنر از خود حاصل نہیں ہوگا۔

#### انسان اور جانور میں فرق

الله تعالی نے جانوروں اور انسانوں میں تھوڑا فرق رکھا ہے، وہ یہ کہ جانوروں کومعتلم و مربّی کی اتی ضرورت نہیں ہوتی جتی انسان کوضرورت ہے، مثلاً مجھلی کا بچہ پانی کے اندر مجھلی کے اندے سے نکلا اور نکلتے ہی اس نے تیرنا شروع کردیا، پانی میں اس کو تیراکی سکھانے کے لیے کی معلم و مربّی کی ضرورت نہیں۔ خلفتا اس کی فطرت ایسی بنادی کہ اس کو تیرنا سکھنے کے لیے کسی دوسرے کی تعلیم فریب کی جانبیں۔



کیکن کوئی انسان بیسوچ کر کہ مچھلی کا بچہ بغیر سی تعلیم وتربیت کے یانی میں تیررہا ہے، مزے میں ہے، میں بھی اینے نیچے کو تیراکی سکھائے بغیریانی میں بچینک دول تو وہ مخص احق ہوگا کہ نہیں؟ ارے انسان کا بحیہ کہاں اور مچھل کا بحیہ كمال؟ اس كے ليے اللہ تعالى نے تعليم و تربيت كى ضرورت نبيس ركھى، ليكن تو انسان ہے، انسان کو تیراکی سکھنے کے لیے سی معلم و مرتی کی ضرورت ہے۔ یا مثلاً مرغی کا بحیدانڈے سے لکلا اور نکلتے ہی اس نے دانہ چگنا شروع کردیا، اس کو دانہ کھلانے کے لیے کسی معلم ومرتی کی حاجت نہیں، لیکن انسان کا جو بچہ آج پیدا ہو، وہ روٹی نہیں کھائے گا، اس واسطے کہ اس کو روٹی کھلانے کے لیے نسی معلم و مرتی کی حاجت اور ضرورت ہے، جب تک اس کو کوئی کھلانے والا کھانا سکھائے گانہیں، اس کو ایک عملی نمونہ پیش نہیں کرے گا، اس وقت تک اس کو کھا نانہیں آئے گا۔ انسان کی فطرت اللہ نے بدر کھی ہے کہ وہ بغیر معلم ومرتی کے دنیا کا كوئى علم وفن اور هنرنبين سيكه سكتا\_

#### الله كتاب يره كرالماري بنايخ



برھی کا کام ہے۔ کتاب کے اندرسب کچھ کھا ہے کہ کس طرح میز بنتی ہے؟ کس طرح کری بنتی ہے؟ اور کیا کیا آلات اس میں استعال ہوتے ہیں؟ كتاب سامنے ركھواور المارى بناؤ! كيا اس كے طريقوں كو ديكھ ويكھ كر المارى بن جائے گی؟ برگزنہیں،لیکن کتاب کچھ نہ پردھو، البتہ ایک برھی کی صحبت أشالواور اس کے باس دو جار ماہ بیٹے جاؤ، اس کو دیکھوکہ وہ کیسے بناتا ہے؟ وہ آلات کس طرح استعال كرتا بتو آسانى سے المارى بنانى آجائے گا-

# موافظ عمانی است بریانی نہیں بنت

اور میں کہا کرتا ہوں کہ کھانا یکانے کی کتابیں چھی ہوئی ہیں۔ کھانا کیسے پکتا ہے؟ پلاؤ کیے پکتا ہے؟ بریانی کیے پکتی ہے؟ قورمہ کیے پکتا ہے؟ کباب کیے يكتے ہيں؟ سب ترتيب لكسى موتى ہے كه اس كو اتنا پليو، اس طرح اس كو بناؤ، اس میں اتنا نمک اور اتنی مرچ اتنا یانی اور اتنی فلاں چیز ڈال دو، سب اجزاء وعناصر اس كتاب ميں لكھے ہوتے ہيں۔ اب اگر ايك شخص جس نے بھی يكايا نہيں، وہ كتاب سامنے ركھ لے جوطريقه اس ميں لكھا ہے اس كے مطابق برياني بنائے، اس کو دیکھ دیکھ کراتنے حاول لے آئے، اتنا یانی ڈال دیا، اتنی آ گ لگادی اور بنانے لگ جائے، کیا بریانی بن جائے گی؟ خدا جانے کیا ملغوبہ تیار ہوگا! کیوں؟ اس واسطے کہ کتاب سے بریانی نہیں بنتی، جب تک کہ سی باور جی نے اس کو سکھایا نہ ہو۔

# انسان کوملی نمونے کی ضرورت

بہرحال! بیانسان کی فطرت ہے کہ محض کتاب سے کوئی شخص کوئی علم و ہنر حاصل نہیں کرسکتا، جب تک کہ معلّم و مرتی کی تربیت نه یائی ہو، اس کی صحبت حاصل نہ کی ہو۔ ساری دنیا کے علوم وفنون میں یہی سنت جاری ہے، جس طرح علوم وفنون میں بیسنت ہے، اس طرح دین میں کوئی مخص بیہ چاہے کہ میں تنہا كتاب يره كراس سے دين سيكھ لوں، ياد ركھو زندگى بحرنہيں حاصل كرسكتا! جب تک کیسی معلم ومربی سے تربیت حاصل ندی ہو، اس کی صحبت ندیائی ہو، اس کا المعلى فموندند ديكها موه اس وقت تك علم دين حاصل نبيس مولاً





#### الناس الماس المبير بميجى گئ

یکی راز ہے اس بات کا کہ اللہ تعالی نے تنہا کتاب بھی نہیں جیجی۔ ایسی مثالیں موجود ہیں کہ انبیاء طلط آئے اور کوئی نئی کتاب نہیں آئی، لیکن ایسی مثال نہیں کہ کتاب آئی ہواور ساتھ کوئی نبی نہ آیا ہو، کیوں؟ اس لیے کہ اگر تنہا کتاب دی جاتی تو انسان کے اندر اتنی قابلیت نہیں تھی کہ اس کتاب کے ذریعے اصلاح نفس کرے۔ جب کہ اللہ تعالیٰ کے لیے تنہا کتاب بھیجنا کوئی مشکل نہیں تھا۔ دوسری طرف مشرکین کا مطالبہ بھی تھا کہ

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَوْ لَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْانُ جُمْلَةً وَالْعَرَانُ جُمْلَةً وَالْعَرَانُ جُمْلَةً وَالْعَرَانُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

کہ ہمارے اوپر ایک مرتبہ قرآن کیوں نازل نہیں کیا گیا۔ کیا اللہ تعالیٰ کے لیے کوئی مشکل کام تھا کہ صبح کو جب بیدار ہوں تو ہرایک آدمی کے سرہانے ایک شان دار جلد میں مجلد قرآن کریم کا نسخہ رکھا ہوا ہو اور آسان سے آواز آجائے کہ یہ کتاب ہے، اس پر عمل کرو! کیا یہ کام اللہ تعالیٰ کے لیے مشکل تھا؟ مشکل نہیں تھا، لیکن اللہ تعالیٰ نے یہ کام نہیں کیا، کتاب تنہا نہیں بھیجی، معلم بھی ساتھ بھیجا، تربیت دینے والا بھی بھیجا۔ کیوں؟



 $\odot$ 

# الله کتاب پڑھنے کے لیے دونوروں کی ضرورت

اس لیے کہ کتاب اس وقت تک سمجھ میں نہیں آئے گی، جب تک کہ پیغبر کی تعلیمات کا نور ساتھ نہیں ہوگا۔ کتاب تو موجود ہے، بڑی فضیح و بلیغ بھی ہے،

<sup>(</sup>١) سورةالفرقان آيت (٣٢).

#### مُوَعِمُ فِي اللهِ بهام

لیکن میں اندھرے میں بیٹا ہوں، میرے پاس روثی نہیں ہے، کیا میں اس کتاب ہے فاکدہ اُٹھاسکتا ہوں؟ نہیں! جب تک میرے پاس دو فور نہ ہوں۔

ایک تو میرے پاس آ کھ کا نور ہونا چاہیے اور دوسرا باہرسورج یا بجل کی روثیٰ کا نور ہونا چاہیے۔ اگر ان میں ہے ایک نور بھی مفقود ہوتو کتاب سے فاکدہ نہیں اُٹھاسکتا، مثلاً باہرسورج کی روثیٰ ہے، سورج نکلا ہوا ہے اور آ کھ میں نور نہیں ہے۔

تو کیا میں کتاب پڑھ سکوں گا؟ یا مثلاً آ کھ میں نور ہے باہر نور نہیں ہے۔ نہ سورج کی روثیٰ، نہ چراغ کی، نہ بجل کی روثیٰ، کیا میں کتاب پڑھ سکوں گا؟ اندر کا نور اور ایک باہر سورج یا بجل کا نور، ایک داخلی نور اور ایک خارجی نور، ورنوں نور جب ہوں گے جب کتاب سے استفادہ ہوسکے گا۔ اس لیے اللہ تعالیٰ فروں نور جب ہوں گے جب کتاب اللہ کا اور دوسرا رجال اللہ کا۔

# كسُبُنَا كِتَابُ اللهِ كَانْعِرهُ كَانْعِرهُ اللهِ كَانْعِرهُ

یہیں سے ساری گراہیاں پیدا ہوتی ہیں۔ چنانچدایک فرقہ ہے اس نے کہا: حسنبنا کِتَابِ اللّٰه

یہ بڑا دل کش نعرہ لگایا کہ ممیں تو اللہ تعالیٰ کی کتاب کافی ہے۔ ظاہر ہے کہ رکھنے میں تو بڑی اچھی بات معلوم ہوئی ہے۔ اللہ کی کتاب تِبْیٰنا لِّنگِنِ شَیء (۱) ہے جس میں ہر چیز کا بیان ہے، لیکن اس نعرہ لگانے والوں سے پوچھو کہ فن طب کی

<sup>(</sup>۱) سورةالنحل آيت (۸۹).





كتاب گھر ميں موجود ہے، جس ميں طب كے مضمون ہيں، ليكن اس كے ياس استاد کی تعلیم کا نور نه ہوگا تو بیہ کتاب بے کار ہوگی۔ ای طرح صرف کتاب اللہ کو لے كريد كہنا كە جميں پيغبركى تعليمات كى حاجت نبيس ـ معاذ الله بياندها بن اور گراہی ہے۔

> ببرحال! ایک گروہ تو وہ ہے جو کتاب کو چٹ گیا اور رحال اللہ یعنی انبیاء كرام علاسطن كو چهور ديا اور مرابي كي غار مين كرا\_حقيقت من رجال الله كو چھوڑنے سے کتاب کو چھوڑ دیا، کیونکہ خود کتاب کہدرہی ہے کہ ہمارے رجال کو دیکھو، ہم نے ان کومعلم بناکر بھیجا۔ ہم نے ان کو نبی بناکر بھیجا۔ جو شخص یہ کہتا ہے کہ میں کتاب کو پکڑتا ہوں اور رجال کو چھوڑتا ہوں وہ حقیقت میں کتاب ہی کو نہیں پکڑتا۔ طب کی کتابوں میں بی بھی لکھا ہوا ہوتا ہے کہ''بغیر طبیب کے مشورے کے دوائیں مت کھانا'' اب اگر اس کتاب کو پڑھ کر وہ بات تو بھول کئے اور ساری کتابیں پرھیں، جس میں ہر مرض کی دوالکھی ہے اور این مرضی سے اپنا علاج شروع کردیا، نتیجہ کیا لکلے گا؟ کہ کل کے بچائے آج ہی مرے گا، ایسا ہی معاملہ ہے ان لوگوں کا جو''حسینا کتاب الله'' کا نعرہ لگا کررجال الله ہے لوگوں کو برگشتہ کرتے ہیں۔

#### 💮 مرف رجال بھی کافی نہیں

دوسرے گراہ لوگ وہ بیں کہ رجال اللہ میں ایسے گم ہوئے کہ کتاب کو پس پشت وال دیا اور یہ کہنے لگے کہ جمیں تو رجال کافی ہیں۔ ہم نہیں جانتے كتاب الله كيا ہوتى ہے اوربس جو رجال اپنے مطلب كے مجھ ميں آئے، ان كو اپنا



مواعظاعماني

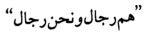
آآگ مقتدا بنالیا، ان کی پرستش شروع کردی۔ بیہ نہ دیکھا کہ کتاب نے کیا کہا تھا؟ صرف رجال اللہ کو پیر کر بیٹھ گئے، کتاب اللہ کو چھوڑ دیا، بیہ دوسری گمراہی میں داخل ہیں۔

# عتدل مسلك معتدل

مسلکِ اعتدال یہ ہے کہ کتاب اللہ کو بھی پکڑو اور رجال اللہ کو بھی پکڑو،
کتاب اللہ کو رجال اللہ کی تعلیم و تربیت کی روشنی میں پڑھو تو ہدایت کا راستہ
پالوگ، دونوں چیزوں کو جمع کرنے کے بارے میں حضور میں ہیں ہے اس
حدیث میں اشارہ فرمایا ہے کہ

#### "ماأناعليه وأصحابي"<sup>(۱)</sup>

"ما أناعليه " سے مراد كتاب اور"اصحابی " سے مراد رجال ليمني سے کتاب جو شخص كتاب جس پر ميں ہوں اس كو پكر لينا اور مير سے اصحاب كو پكر لينا۔ جو شخص دونوں چيزيں ايك ساتھ لے كر چلے تب ہدايت پائے گا۔ بيہ بات اچھى طرح ذہن نشين ہوجائے تو آج كى فئى ، نظرياتى اور عملى گراميوں كاسد باب ہوجائے۔ جتنے لوگ كتابوں كا مطالعہ كركر كے دين رہنما بن گئے، كتابوں كا مطالعہ كركيا تو كہدديا كہ ہم بھى امام ابوضيفه رائي ہيں اور نعرہ لگاديا كہ



ہم بھی انسان اوروہ بھی انسان اور میں بھی وہی کام کروں گا جو وہ کررہے شے، انہوں نے جس طرح قرآن وحدیث سے اجتہاد کر کے مسائل بتائے، میں

(۱) سنن الترمذي ٣٨١/٤ (٢٦٤١) وقال هذا حديث مفسر غريب لا نعرفه مثل بذا الا من هذا الوجه - طبع دار الجيل بيروت.



مجی بتاؤں گا تو حقیقت میں بی شخص گراہ ہے اور اس کی مثال تو الی ہے جیت ایک طفل کمتب کھڑا ہو اور ڈاکٹروں کے بارے میں کیے کہ "هم رجال و نحن رجال "کہ بید ڈاکٹر ہماری طرح کا انسان ہے، وہ اگر آ پریش کرتا ہے میں بھی کروں گا۔ وہ اگر لوگوں کو کا فنا ہے تو میں بھی کا ٹوں گا۔ ارے احمق! وہ تو میں بھی کروں گا۔ وہ اگر لوگوں کو کا فنا ہے تو میں بھی کا فنا ہے۔ تو کا نے گا تو ذرج کا فنا ہے صحت حاصل کرنے کے لیے، طریقے سے کا فنا ہے۔ تو کا نے گا تو ذرج کرے گا، لیکن نعرہ بھی لگا رہا ہے "هم رجال و نحن رجال" تو رجال اللہ کو چھوڑ کر جو نعرے آج کل گئے ہیں، مطالعہ کے بل پر اور استاد سے پڑھے اور کی سے بغیر دین کو حاصل کرنے کا دعویٰ بھی کرتے ہیں، وہ در حقیقت بڑی گراہی کی سے بین ہیں۔

اگر بالفرض ایسا آدمی جو ذہین ہے، اس نے طب کی کتاب کا مطالعہ کیا،
اس میں لکھا کہ فلال مرض کا علاج ہے ہوتا ہے، فلال مرض کا بیعلاج ہے اور اس کے بعد اس نے اپنا مطب کھول لیا اور دس آ دمیوں کا علاج کیا، ان کو فائدہ ہوگیا! اب لوگ کہنے گئے کہ اس کے علاج میں بڑا فائدہ ہوتا ہے، یہ تو بڑا زبردست ڈاکٹر ہے، لوگ اس کے پیچے لگ گئے، لیکن لوگوں کو بیمعلوم نہیں کہ دس آ دمیوں کو اگر فائدہ ہو آتو وہ فائدہ ایک طرف، اگر ایک جان چلی گئی تو وہ نقصان ایک طرف! کل کو وہ اناڑی پن میں کوئی ایسا کام کرے گا جو اس کی جان نقصان ایک طرف! کل کو وہ اناڑی پن میں کوئی ایسا کام کرے گا جو اس کی جان کے بیٹھے گا، لہذا صرف یہ د کھے کرکہ دس آ دمیوں کو فائدہ پہنچا، کی اناڑی کی غیر ماہر، کسی غیر تربیت یافتہ شخص کے پیچے لگ جانا عقل مندی نہیں ہے، کیوں؟ اس لیے کہ ہر وقت خطرہ ہے کہ کب گڑ بڑ کرجائے اور کسی انسان کی جان لے بیٹھے۔ لیے کہ ہر وقت خطرہ ہے کہ کب گڑ بڑ کرجائے اور کسی انسان کی جان لے بیٹھے۔ بیں کہ صاحب فلاں کی کتاب پڑھ کر لوگ بڑے دین پر

مواعظ عماني

آگے، پہلے بے دین تھ، اب دین دار ہو گئے، نماز نہیں پڑھتے تھے اب نماز آگے، وہ تو آدی اچھا ہے، یہ پڑھتے ہیں، اللہ سے غافل تھے اللہ کے قریب آگئے، وہ تو آدی اچھا ہے، یہ مولوی لوگ بلاوجہ کہتے ہیں کہ اس کے پیچھے مت جاؤ، اس کی کتاب مت پڑھو۔ اس کے بیانی بہت فائدہ ہوا۔

بات دراصل بیہ ہے کہ اس کی مثال وہی ہے جو میں نے دی ہے کہ ایک
آ دی غیر تربیت یافتہ طب کی کتابوں کا مطالعہ کر کے آئے، آٹھ دس آ دمیوں کا
علاج کرلی، ان کو فائدہ ہوگیا تو اس سے بید لازم نہیں آتا کہ بید ڈاکٹر بن گیا اور
اس کے نتیج میں لوگوں کو کہہ دیا کہ تم اس سے علاج کروایا کرو۔ کیوں؟ اس
لیے کہ وہ کسی وقت گڑبڑ کرے گا اور تمہاری جان لے لے گا۔ اس طرح بیشف
بھی جو صرف کتابیں پڑھ کرلوگوں کو دین سکھارہا ہے اورلوگوں کو اس سے فائدہ
ہورہا ہے، اس کے فائدے سے دھوکے میں نہ آنا چاہیے۔ اس لیے کہ کسی بھی
وقت کوئی بات الی کرے گا جس سے کہ تمہارا دین خراب ہوجائے گا۔

# عابرام فخالم الناهم في المرح سيها؟

ال دین کی اللہ نے فطرت بیر بنائی ہے کہ بیسینہ بہ سینہ آ گے فتقل ہوتا ہے۔ بیآ نکھ سے کتاب کو پڑھ لینے سے نہیں آتا، پڑھانے والے کے سینے سے پڑھنے والے کے سینے میں منتقل ہوتا ہے۔ کیا حضرات صحابہ کرام رہی اللہ آتا ہیں کوئی کتاب پڑھی؟ کوئی وگی سند حاصل کی؟ پچھ نہیں کیا، بلکہ صفہ میں جاکر پڑگئے، نہ کوئی فساب ہے، نہ کوئی گھنٹہ (Period) ہے۔

و ہاں کیا کرتے تھے؟ سرکار دوعالم سلالی آیا کے افعال دیکھا کرتے تھے کہ

آپ کیا کردہے ہیں؟ کیا فرمارے ہیں؟ ان کود کھے دیکھ کر تعلیمات نبوی کا نوران ك ولول يس آحميا، پراس طرح تابعين پرتع تابعين سے لے كرآج كى علم دین سکھنے کا یہی سلسلہ چلا آرہا ہے اور بیہ جوہم پر صفح ہیں:

"قال حدثنافلان حدثنافلان

بیرسب سند ہے، وہ شجرہ طیب ہے جس سے ہارا رشتہ ایمان جاکر سیدھا می اکرم مان ایج سے جر جاتا ہے۔

### الله تعالی واسطے کے ذریعے عطافر ماتے ہیں



ایک کتاب ہے، اب اس کتاب کو پڑھنے کا ایک طریقہ یہ ہے کہ آپ اس کا خودمطالعہ کریں اور جو کوئی لفظ مجھ میں نہ آئے تو لغت میں دیکھ لیں، اور دوسرا طریقہ ہے ہے کہ وہی کتاب استاد کے سامنے بیٹے کر پڑھیں، دونوں میں زمین و آسان کا فرق ہوگا۔ حالاتکہ مطالع کے دوران جو بات سمجھ میں آئی تھی استاد صاحب نے بھی وہی بتائی ہو، کوئی فرق نہ ہو، پھر بھی جو استاد سے سی ہوئی بات موكى اس ميس جونور موكا، اس ميس جو بركت موكى، اس ميس الله تبارك و تعالى ك علم كى تجليات مول كى، وه مهى مطالع سے حاصل نبين مول كى ـ وجريه ب كداستادكوكى جزنهيس ب، اس كى كوكى حقيقت نبيس ب، دين والا الله تعالى ب لیکن اس کی سنت یہ ہے کہ وہ جب دیتا ہے تو واسطے سے دیتا ہے۔ حتیٰ کہ انبیائے کرام مبلطان کو بھی واسطے سے دیتا ہے۔ کیا اللہ قادر تیس تھا کہ براو راست نی کریم مان الله یا وی نازل فرمادیت، مر الله تعالی نے ایسانیس کیا، بلکہ جرائیل امن کو واسطہ بنایا۔ جب حضرت موی ملیا سے بات چیت کی تب



می ایک درخت کو واسطہ بنادیا۔ یعنی شجرہ طور کو، اس میں کیا مصلحت اور کیا حکمت؟ وہ جانے اس کی حکمتیں جانیں، لیکن اس کی سنت سے ہے کہ جب بہنا ہوتا ہے تو کسی واسطے سے دیتا ہے، چاہے بے واسطہ بے جان ہی کیوں نہ ہو، جیسا کہ یہ درخت اور اپنی تحلّی فرمانی چاہی تو براہ راست نہیں فرمائی بلکہ کوہ طور پر تحلّی فرمائی۔ اس کو واسطہ بنادیا حالانکہ اس کی کوئی حقیقت نہیں، ای طرح استاد کی کوئی حقیقت نہیں، مگر اس کو واسطہ بنادیا۔ بیاس کی سنت ہے۔ وینے کا طریقہ بتادیا کہ اگر لینا ہے تو اس طرح لو، مثلاً یہ کھڑکی دیکھیے، اس سے سورج کی دھوپ اور روثن آ رہی ہے کیا یہ کھڑکی روشن کی علت بن گئی ہو؟ نہیں! روثن تو درحقیقت باہر سے آ رہی ہے، لیکن یہ کھڑکی واسطہ بن گئی ہے۔ اس طرح یہ اسلم بن گئی ہے۔ اس طرح یہ اسلم بن گئی ہے۔ اس طرح یہ استاذ واسطہ ہے اگر چہ اس کی ذات کا علم کی روشنی میں دخل نہیں، لیکن ہمیں روثن چہنچنے میں اس کی مدد ملتی ہے۔ اس وجہ سے استاد کی قدر و منزلت کا میں روثن چہنیں اللہ تعالی نے ہمارے لیے واسطہ بنایا ہے۔

بہرحال! میں جو کہدرہا ہوں اگرچہ کتاب اللہ نمبر ایک ہے اور حدیث نمبر دو

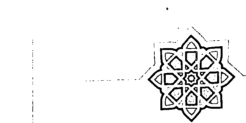
پر ہے، لیکن ہمارے لیے عملی نقطہ نظر سے ترتیب سے ہے کہ حدیث سے پہلے
گزریں گے، تب کتاب اللہ تک پنچیں گے، کیونکہ اس کے بغیر ہم کتاب اللہ کو
نہیں سمجھ سکتے۔ اس لیے علم حدیث جس کا ہم آج آ غاز کررہے ہیں جو ہمارے
تمام علوم مقصودہ کا مادہ ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اظام کے ساتھ پڑھنے، پڑھانے اور
پورے آ داب کے ساتھ علم حدیث حاصل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)
و آخی دعوانا ان الحدل مله رب العلمین



بدين المواجع ا

غیر ضروری سوال سے پر ہیز

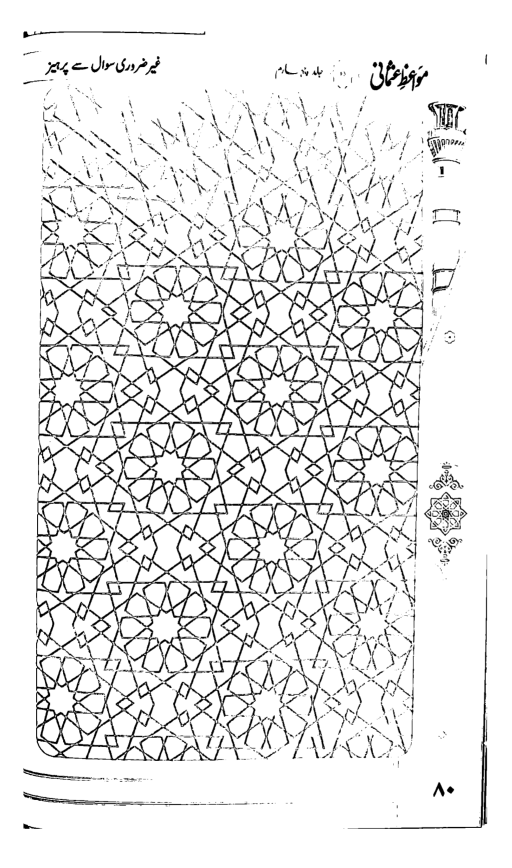




غیر ضروری سوالات سے پر میز کیجیے

(اصلاحی خطبات جے ص ۲۹۳)

49







# غیر ضروری سوالات سے پر میز کریں



الْحَمْدُ لِلْهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ لِلهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللّهِ مِنْ شُرُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ شَيِّعُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُغْدِلُهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَحَدَهُ لَا يُغْدِلُهُ فَلا هَا إِللّهُ اللّهُ وَحُدَهُ لا يَعْمِيلُهُ فَلاهَا وَيَ لَهُ، وَأَشْهَدُ اَنْ سَيِّدَنَا وَنَبِيتَنَا وَمَوْلانَا لا شَهْرِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ اَنْ سَيِّدَنَا وَنَبِيتَنَا وَمَوْلانَا مُحَدَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ مَلَّ اللّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كَثِيْدًا كَثِيرُوا لَكُورُوا وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كَثِيرُوا كَثِيرُوا لَكُورُوا وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كَثِيرُوا كَثِيرُوا اللّهُ اللّهُ

فَاعُوْدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْم بِسنِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ عن أبى هريرة رضى الله عنه أنّ النبى صلّى الله



عليه وسلّم قال: "دَعُونِي مَا تَرَكُتُكُمْ إِنَّمَا اَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَثْرَةُ سُؤَالِهِمْ وَالْحَلِلَافُهُمْ عَلَىٰ اَنْبِيَاءِهم، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ، وَإِذَا اَمْرَتْكُمْ بِأَمْرِ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ". (1)

# 1

### کژت سوال کا متیجه

حضرت ابوہریرہ ڈوائٹو فرماتے ہیں کہ نبی کریم ساٹھ ایکہ نے ارشاد فرمایا:

"جب تک کسی خاص مسلے کے بارے میں کوئی خاص
بات نہ بتاؤں، اس وقت تک تم مجھے چھوڑ نے رکھواور مجھ
سے سوال نہ کرو، یعنی جس کام کے بارے میں، میں نے
بینیں کہا کہ بیرکنا فرض ہے یا بیرکام کرنا حرام اور ناجائز
ہے، اس کام کے بارے میں بلا وجہ اور بلا ضرورت
سوال کرنے کی ضرورت نہیں، اس لیے کہ تم سے پہلے
انبیاء بلاسلم کی جو اُمتیں ہلاک ہوئی، ان کی ہلاکت کا
انبیاء بلاسلم کی جو اُمتیں ہلاک ہوئی، ان کی ہلاکت کا
سبب اپنے انبیاء کے بتائے ہوئے احکام کی خلاف ورزی
سبب اپنے انبیاء کے بتائے ہوئے احکام کی خلاف ورزی
سبب اپنے انبیاء کے بتائے ہوئے احکام کی خلاف ورزی
سبب اپنے انبیاء کے بتائے ہوئے احکام کی خلاف ورزی



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۹٤/۹ (۷۲۸۸) طبع دار طوق النجاة ـوصحیح مسلم ۹۷۰/۲ (۱۳۳۷) طبع دار احیاء التراث العربی. فموره الفاظ امام تووی رحمه الله کی کتاب ''ریاض السالحین' ص ۲۱ (۱۵۲) طبح دار الریان کے ہیں۔مرتب۔



# جس چیز کا میں تم کو حکم دوں تو اس کو اپنی استطاعت کے مطابق بجالا کو۔''

حضور اقدس سرور دو عالم ملالظیم کی ہم پر شفقت دیکھیے کہ استطاعت کی قید لگادی کہ اپنی استطاعت سے زیادہ کا قید لگادی کہ اپنی استطاعت سے زیادہ کا میں مکلف نہیں بنایا۔

#### السن می کے سوالات سے پر بیز کیا جائے



ال حدیث میں حضورِ اقدس مل المالی نے سوال کی کثرت کی خدمت بیان فرمائی ہے، لیکن بعض دوسری احادیث میں سوال کرنے کی فضیلت بھی آئی ہے، چنانچدایک حدیث میں حضورِ اقدس مل المالیہ نے ارشاد فرمایا:

"إنماشفاءالعى السوال"(ا) لين پياسے كي تشفي سوال سے ہوتی ہے۔

دونوں قسم کی احادیث اپنی اپنی جگہ درست ہیں، دونوں میں تطبیق یہ ہے کہ جس معاطے میں خود انسان کو تھم شری معلوم کرنے کی ضرورت پیش آئے کہ یہ معاملہ جو میں کررہا ہوں، شرعا جائز ہے یا نہیں، ایسے موقع پر سوال نہ صرف یہ کہ جائز ہے بلکہ ضروری ہے، لیکن اگر سوالات کرنے کا منشا یا تو محض وقت گزاری ہے یا اس سوال کا اس کی ذات ہے کوئی تعلق نہیں ہے، اس لیے کہ وہ مسئلہ اس کو پیش نہیں آیا یا وہ ایسا مسئلہ ہے جس کی دین میں کوئی اہمیت نہیں اور عملی مسئلہ اس کو چیش نہیں آیا یا وہ ایسا مسئلہ ہے جس کی دین میں کوئی اہمیت نہیں اور عملی

(۱) سنن ابی داود ۹۳/۱ (۳۳۳) طبع المکتبة العصرية-والحديث سکت عنه ابو داود والمنذری فی "غتصره" ۱۱٤/۱ (۳۳۳) طبع مکتبةالمعارف الرياض. وذکره ابن الملقن فی"البدرالمنیر"۲۱۵/۲وقال:هذا إسنادکل رجاله ثقات.ط دارالهجرة. زندگی ہے اس کا کوئی تعلق نہیں اور نہ قبر میں اس کے بارے میں سوال ہوگا اور نہ آپ آخرت میں سوال ہوگا اور اس کے معلوم نہ ہونے میں کوئی مضا نقہ بھی نہیں ہے، تو ایسے مسائل کے بارے میں سوال کرنے کی اس حدیث میں ممانعت آئی ہے۔

# من فضول سوالات میں لگانا شیطان کا کام ہے

مثلاً ایک صاحب نے مجھ سے سوال کیا کہ حضرت آ دم عَلَیْلاً کے جو دو بیٹے سے ''ہائیل'' اور'' قائیل'' ، ان دونوں کے درمیان لڑائی ہوئی، جس کے نتیجے میں قائیل نے ہائیل کوئل کردیا، اس لڑائی کا سب ایک لڑی تھی، اس لڑکی کا نام کیا تھا؟ اب بتائے کہ اگر اس لڑکی کا نام معلوم ہوجائے تو اس سے کیا فائدہ ہوگا؟ اور اگر معلوم نہ ہوتو اس سے کیا فائدہ ہوگا؟ اور اگر معلوم نہ ہوتو اس سے نقصان کیا ہوگا؟ کیا قبر میں منکر نکیر پوچھیں گے کہ اس لڑکی کا نام بتاؤ ورنہ تہہیں جنت نہیں ملے گی یا میدانِ حشر میں اللہ تعالیٰ اس کے نام کے بارے میں تم سے سوال کریں گے۔ لہذا اس قشم کے مسائل جن کا قبر میں، حشر میں، آ خرت میں بھی واسطہ پیش نہیں آ کے گا، ان کے بارے میں سوال کرنا درست نہیں۔ بات دراصل یہ ہے کہ انسان کو صحیح راستے سے بٹانے کے لیے شیطان کے باس مختلف حزبے ہیں۔ ان میں سے ایک حرب یہ ہے کہ وہ شیطان انسان کو ایسے کام میں لگادیتا ہے جس کا کوئی حاصل نہیں، جس کا متیجہ یہ ہوتا ہے کہ مملی کاموں سے انسان عافل ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوجا تا ہے اور ان فضول سوالات کے چکر میں گاریا ہوگا تا ہے۔

ای طرح آج کل لوگوں میں یہ مرض بہت عام ہے کہ جب کی عمل کے





پارے میں بتاؤ کہ شریعت میں بیت موجود ہے کہ بیکام کرو، یا بیت ہے کہ فلال کام مت کرو، تو لوگ بیسوال کرتے ہیں کہ فلال چیز کو جو حرام قرار دیا گیا ہے،
بیر حمت کا تھم کیوں دیا گیا ہے؟ اس کی کیا وجہ ہے؟ اور سوال کرنے والے کا انداز یہ بتاتا ہے کہ اگر ہمارے اس سوال کا معقول جواب ہمیں مل گیا اور ہماری عقل نے اس جواب کو شیح تسلیم کرلیا تب تو ہم اس حکم شرقی کو مانیں کے ورنہ نہیں مانیں گے، حالانکہ اس حدیث میں حضور اقدیں سائی الی ہے مان صاف مانی فرمایا کہ جب میں نے تم کو کسی چیز سے روک دیا تو تمہارا کام بیہ ہے کہ رُک جاؤ فرمایا کہ جب میں بڑنا تمہارا کام نہیں کہ اس روکنے میں کیا حکمت ہے؟ کیا مصلحت اور کیا فائدہ ہے؟

#### ا علّت کے بارے میں سوال کا بہترین جواب

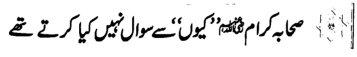


ایک صاحب تھا الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدی اللہ مرہ کے پاس آئے اور کی شری مسئلے کے بارے میں پوچھنے گئے کہ اللہ تعالی نے فلال چیز کو کیوں حرام کردیا؟ اس کی کیا وجہ ہے؟ کیا حکمت اور مصلحت ہے؟ حضرت تھانوی راٹیٹھ نے فرمایا کہ ایک بات کا آپ جواب دے ویں تو میں اس کا جواب آپ کو دے دول گا۔ انہوں نے کہا کہ وہ کیا بات ہے؟ حضرت نے فرمایا کہ آپ کی ناک سامنے کیوں گی ہے، چیچے کیوں نہیں گی؟ مطلب بیتھا کہ فرمایا کہ آپ کی ناک سامنے کیوں گی ہے، چیچے کیوں نہیں گی؟ مطلب بیتھا کہ اللہ تعالی اپنی حکمت اور مصلحت سے اس کا رخانہ عالم کا نظام چلارہ ہے، تم یہ چاہتے ہو کہ تمہارا یہ چھوٹا سا دماغ جو تمہارے سر میں ہے، اس کی ساری حکمتوں اور مصلحوں کا اجاطہ کرلے، حالانکہ آج کے دور میں سائنس آئی ترقی کے باوجود

اس چھوٹے ہے دماغ پر بھی پوری تحقیق نہیں کر سکی اور بہ کہتی ہے کہ اس دماغ کا اکثر حصہ ایسا ہے جس کے بارے میں اب تک بیہ پتانہیں چل سکا کہ اس کا عمل کیا ہے؟ ایسے دماغ کے ذریعے تم یہ چاہتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کی ساری حکمتوں کیا ہے؟ ایسے دماغ کے ذریعے تم یہ چاہتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کی ساری حکمتوں کا احاطہ کرلو کہ فلاں چیز کو کیوں حرام کیا؟ اور فلاں چیز کو کیوں حلال کیا؟ بات یہ ہے کہ اپنی حقیقت سے نا واقفیت اور دل میں اللہ تعالیٰ کی عظمت کی کی کے نتیج میں اس قسم کے سوال ذہن میں آتے ہیں۔

# الله تعالی کی حکمتوں اور مصلحتوں میں دخل مت دو

اب مثلاً کوئی شخص بیسوال کرے کہ اللہ تعالیٰ نے فجر کی نماز میں دورکھت فرض فرمائی ہیں، ظہر کی نماز میں چار، عصر کی نماز میں چار، مغرب کی نماز میں تین رکعت فرض فرمائی ہیں، اس فرق کرنے میں کیا حکمت ہے؟ اور کیا وجہ ہے؟ اب اگر کوئی شخص اپنے سے سوچ کر بیہ کہے کہ فجر کی نماز کا وقت چونکہ فرصت کا ہوتا ہے تو اس وقت چار رکعت فرض ہونی چاہییں ۔ ارب! تم اپنی چھوٹی کی عقل ہوتا ہے تو اس وقت دو رکعت فرض ہونی چاہییں ۔ ارب! تم اپنی چھوٹی کی عقل کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی حکمتوں اور مصلحوں کے اندر دخل دینا چاہے ہو؟ اور یہ فیصلہ کرتے ہو کہ فلاں وقت اتنی رکعت فرض ہونی چاہیے ۔ لہذا شریعت کے کی فیصلہ کرتے ہو کہ فلاں وقت اتنی رکعت فرض ہونی چاہیے ۔ لہذا شریعت کے کی ایسے سوال سے آپ نے منع فرمایا ۔







ذخیرہ حدیث میں یہ کہیں نظر نہیں آئے گا کہ کی صحابی نے کی حکم شری کے بارے میں یہ سوال کیا ہو کہ بیخم کیوں دیا گیا؟ ایک مثال نہیں طے گی۔ البتہ یہ سوال طے گا کہ فلاں چیز کے بارے میں حکم شری کیا ہے؟ لفظ ''کیوں' سے سوال نہیں کرتے تھے۔ سوال نہ کرنے کی وجہ کیا تھی؟ کیا ان کے اندر عقل اور سمجھ نہیں تھی؟ کیا وہ ان شری حکموں کی حکمتیں اور مصلحتیں نہیں بچپان کتے تھے؟ ایسا نہیں تھا، کیونکہ ان کی عقل اتن تھی کہ آج کے دور کا بڑے سے بڑا عقل مند ایسا نہیں تھا کی گرد کونہیں پہنی سکتا، پھر سوال نہ کرنے کی کیا وجہ تھی؟ وجہ یہ تھی کہ ان کی عقل کی گرد کونہیں پہنی سکتا، پھر سوال نہ کرنے کی کیا وجہ تھی؟ وجہ یہ تھی کہ اس عقل بی گرد کونہیں پہنی سکتا، پھر سوال نہ کرنے کی کیا وجہ تھی؟ وجہ یہ تھی کہ اس عقل بی گرد کونہیں بی کا رسول مان لیا تو اب جو بات اور جو تھم بھی ان کی طرف مرور دوعالم مق تھی کہ اس کی ارسول مان لیا تو اب جو بات اور جو تھم بھی ان کی طرف سے آئے گا وہ حق ہوگا۔ اس میں ہمارے لیے چون و چرا کی مجال اور گنجائش نہیں۔ سے آئے گا وہ حق ہوگا۔ اس میں ہمارے لیے چون و چرا کی مجال اور گنجائش نہیں۔

### ی الله کی محبت اورعظمت کی کی ولیل ہے

میرے والد ماجد حضرت مفتی محد شقع صاحب را الله فرماتے سے کہ شریعت کے احکام کے سلطے میں جن لوگوں کے دلوں میں بہت زیادہ شکوک وشبہات ہوتے ہیں، اس کی اصل وجہ در حقیقت الله تعالیٰ کی عظمت اور محبت کی کمی ہے۔ اس لیے کہ جس ذات کی عظمت اور محبت دل میں ہوگی، اس کی طرف سے ویے گئے تھم میں شکوک وشبہات پیدا نہیں ہوں گے، دنیا کے اندر دیکھ لیس کہ جس سے محبت اور عقیدت ہوتی ہے، وہ اگر کسی بات کا تھم دے تو چاہے وہ تھم ہماری سمجھ میں نہ آ رہا ہو، لیکن ہم یہ کہتے ہیں کہ فیض اتنا بڑا آ دی ہے کہ اس کے تھم میں نہ آ رہا ہو، لیکن ہم یہ کہتے ہیں کہ فیض اتنا بڑا آ دی ہے کہ اس کے تھم اور کے پیچے کوئی نہ کوئی مصلحت ضرور ہوگی آ تو وہ ذات جس کی قدرت، جس کا علم اور

جس کی رحمت ساری کا نئات کو محیط ہے، وہ ذات اگر بیتھم دے کہ بیم کل کرواور بیٹل مت کروتو اس کی عظمت اور محبت کا تقاضا ہے ہے کہ آ دمی بیر نہ سوچ کہ مجھے بیٹل مت کروتو اس کی عظمت اور محبت کا تقاضا ہے ہے کہ آ دمی اسلامت ہے؟ دین نام بیٹھم کیوں دیا جارہا ہے؟ اور اس تھم میں کیا فائدہ اور کیا مصلحت ہے؟ دین نام بی اس کا ہے کہ اپنے آپ کو ان کے حوالے کردواور چون و چرا کو درمیان سے نکال دو۔ آج کی گراہیوں کا سب سے بڑا سرچشمہ اور بنیادی سبب ہے کہ اللہ اور اللہ کے رسول سائٹ ایسی کا سب سے بڑا سرچشمہ اور بنیادی سبب ہے کہ اللہ کو اپنی عقل سے پر کھنے کی اور اللہ کے رسول سائٹ ایسی تربی آربی تو اس کو کوشش کی جارہی ہے اور اگر کسی تھم کی حکمت عقل میں نہیں آربی تو اس کو شریعت کا تھم ماننے سے انکار کیا جارہا ہے۔

# پچ اور نوکر کی مثال

چوٹا بچہ جو ابھی بالکل نادان ہے، باپ اس کوکی کام کاتھم دیتا ہے یا مال
اس کوتھم دیتی ہے۔ اگر وہ بچہ یہ کے کہ جھے بیتھم کیوں دیا جارہا ہے؟ جب تک
آپ جھے اس کام کی حکمت نہیں سمجھائیں گے، اس وقت تک میں یہ کام نہیں
کروں گا تو ایسا بچہ بھی صحح تربیت نہیں پاسکے گا۔ بچ کو چھوڑ ہے، ایک آ دی جو
عاقل و بالغ ہے اور اس کو آپ نے اپنا نوکر رکھا ہواہے، آپ نے اس سے کہا
کہ بازار جاکر فلاں سودا لے آ ؤ، وہ نوکر پلٹ کر یہ پوچستا ہے کہ پہلے آپ جھے
اس کی حکمت اور وجہ بتائے کہ آپ یہ چیز بازار سے کیوں منگوا رہے ہیں؟ پہلے
آپ حکمت بتائے چر میں بازار سے یہ چیز لاؤں گا۔ ایسا نوکر کان سے پکڑ کر
گھر سے باہر نکال دینے کے لائق ہے۔ اس لیے کہ نوکر کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ
کھر سے باہر نکال دینے کے لائق ہے۔ اس لیے کہ نوکر کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ
یہ بچھے کہ آپ یہ چیز کیوں منگوارہے ہیں؟ وہ نوکر ہے اور نوکر کا کام یہ ہے کہ
جو تھم بھی اس کو دیا جارہا ہے وہ اس کو بجالائے۔ وہ بیہ نہ پوچھے کہ یہ تھم کیوں ویا





جارہا ہے؟ جب نو کرول کے ساتھ تمہارا بیہ معاملہ ہے، حالانکہ لو کر بھی انسان ہے اورتم بھی انسان ہو، تو اللہ تو خالق اور معبود ہیں اور تم اس کے بندے ہو، نوکر اور آقا میں تو پھر بھی مناسبت ہے، اس لیے کہ دونوں کی عقل محدود ہے، لیکن بندے اور اللہ میں تو کوئی مناسبت ہی نہیں، اس لیے کہ تمہاری عقل محدود اور اللہ جل شانهٔ کی حکمتیں لامحدود، اس لیے اللہ کے حکم کی حکمت کے بارے میں سوال کرناکسی طرح بھی مناسب نہیں۔



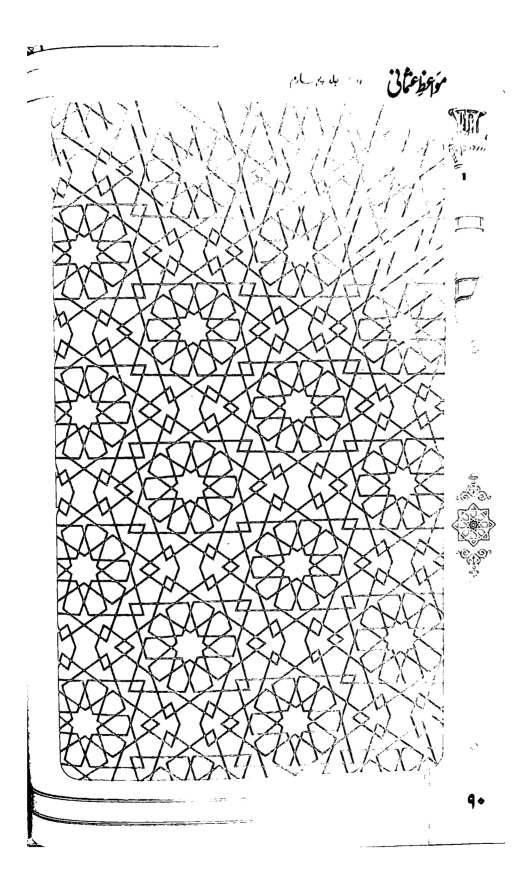
ببرحال! اس حدیث میں نی کریم مان المالی نے تین قتم کے سوالات سے منع فرمایا ہے، ایک بے فائدہ سوال کرنا، جس کا عملی زندگی سے تعلق نہ ہو۔ دوسرے ایسے معاملے یا ایس صورت حال کے بارے میں سوال کرنا جو این ذات کو ابھی پیش نہ آیا ہو۔ تیسرے اللہ اور اللہ کے رسول میں ایک کے کسی تھم کی حكت معلوم كرنے كے ليے سوال كرنا اور مقصد سوال كرنے كابيہ ہوكہ اگراس تحكم کی حکمت معلوم ہوگی توعمل کروں گا ورنہ نہیں کروں گا۔ اور فرمایا کہ پچھلی اُمتیں ان تین چیزوں کے بارے میں سوالات کرنے کی وجہ سے ہلاک ہو کی ۔تم ان چروں کے بارے میں سوال کرنے سے پر ہیز کرو اور جب میں تم کوکسی چرز سے روک دوں تو تم رک جاؤ، اس کی حکمت تلاش کرنے کے پیچیے مت پڑو۔ الله تعالى ممسب كواس يرعمل كرنے كى توفيق عطا فرمائے - آمين

وآخى دعوانا ان الحمد لله رب العلمين





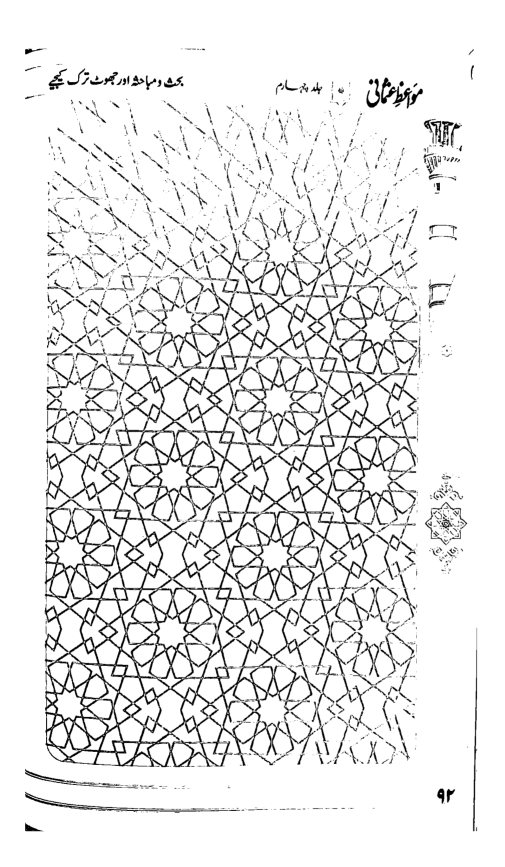




يحدوم ودد ادر جوب ترك يجيد



(اصلاحی خطبات ج٠١ ص١١١)





### برالنه ارَجرا ارَجَم

### بحث ومباحثه اورجھوٹ ترک سیجیے



الْحَدُدُ بِلَّهِ نَحْدَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلامُضِلَّ لَهُ وَمَنْ شَيِّعَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلامُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُشْهِدُ اَنْ لَا إِللهَ إِلَّا اللَّهُ وَحَدَهُ لَيُسْلِمُهُ فَلا هَادِئ لَهُ وَنَشُهِدُ اَنْ لَا إِللهَ إِلَّا اللَّهُ وَحَدَهُ لَا شَيِّكَانَا وَسَنَكَا وَنَبِيَّنَا لَا شَعْمِينَا وَسَنَكَا وَنَبِيَّنَا لَا شَعْمِينَا وَسَنَكَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلِانَا مُحَتَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ مَنْ تَسْلِيمًا كُنْ مِنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَالَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كُنْ مِنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْعَانِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كُنْ مِنْ اللهُ عَلَيْمِ اللهِ وَاصْعَانِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كُنْ مِنْ اللهُ عَلَيْهِ وَمَالَ اللهُ عَلَيْمِ اللهِ وَاصْعَانِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كُنْ لِمُ اللهِ وَاصْعَانِه وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كُنْ لِمُ اللهُ عَلَيْهِ وَمَالِهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَمُولِانًا مُحَدِّدًا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فَأَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

عن ابى هريرة رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: "لَا يُؤْمِنُ الْعَبْدُ الْاَيْمَانَ كُلّهُ حَتّٰى يَتْزِكَ الْكَذِبَ فِي الْمُزَاحَةِ



مُواعِفُونَ مِن لِدِينَ اللهِ

# وَيَتْرَكَ الْمِرَاءَوَ إِنْ كَانَ صَادِقًا "(١)

# ایمانِ کامل کی دوعلامتیں

حضرت ابو ہریرہ زبائش سے روایت ہے کہ حضور اقدس سائیلی ہے نے ارشاد فرمایا: کوئی بندہ اس وقت تک کامل مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک وہ نداق میں بھی جموٹ بولنا نہ چھوڑے اور بحث ومباحثہ نہ چھوڑے، چاہے وہ حق پر ہو۔
اس حدیث میں دو چیزیں بیان فرما تھی کہ جب تک آ دمی ان دونوں چیزوں کونہیں چھوڑے گا اس وقت تک آ دمی صحیح طور پر مؤمن نہیں ہوسکتا، ایک یہ کہ ذات میں بھی جھوٹ نہ ہولے اور دوسرے یہ کہ سیجا ہونے کے باوجود بحث و

# 🗟 مذاق میں جھوٹ بولنا

ماحثہ میں نہ پڑے۔

کہلی چیزجس کا اس حدیث میں تھم دیا گیا ہے وہ ہے جھوٹ چھوڑ نا اور اس میں بھی خاص طور پر فداق میں بھی جھوٹ بولنے کا ذکر فرمایا ، اس لیے کہ بہت سے لوگ یہ بچھتے ہیں کہ جھوٹ ای وقت ناجائز اور حرام ہے جب وہ سنجیدگی سے بولا جائے اور فداق میں جھوٹ بولنا جائز ہے، چنانچہ اگر کسی سے کہا جائے کہ تم نے فلاں موقع پر یہ بات کہی تھی، وہ تو الی نہیں تھی، تو جواب میں وہ کہتا ہے کہ



<sup>(</sup>۱) مسندا حد ۲۰۷/۱۲۷ (۸۹۳۰) طبع الرسالة و المعجم الاوسط ۲۰۸/۵۰۰ (۵۱۰۳) طبع دار الحرمين القاهره. و ذكره المنذرى في "الترغيب والتربيب" ۳۷۷/۳ وقال: رواه أحدوالطبراني...ورواه أبو يعلى من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ولفظه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يبلغ العبد صريح الإيهان حتى يدع المزاح والكذب ويدع المراء وإن كان محقا. وفي أسانيدهم من لا يحضرني حاله، ولمتنه شواهد كثيرة. طبع دار الكتب العلمية.

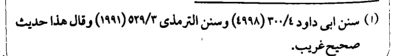


میں تو مذاق میں یہ بات کہدرہا تھا۔ گویا کہ مذاق میں جھوٹ بولنا کوئی بری بات بی نہیں۔حضورِ اقدس مل اللہ نے فرمایا کہ مؤمن ایسا ہونا چاہیے کہ اس کی زبان میں اسلامی کی زبان میں اسلامی کی اس سے خلاف واقعہ اسد لکا ی نہیں جمہ اسلامی کی ہوئی ہے ۔ ے خلاف واقعہ بات نکلے ہی نہیں، حتی کہ مذاق میں بھی نہ نکلے۔ اگر مذاق اور خوش طبعی حد کے اندر ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں، شریعت نے خوش طبعی اور مذاق کو جائز قراردیا ہے، بلکہ اس کی تھوڑی سی ترغیب بھی دی ہے، ہر وقت آ دمی مدان وجائر براردیا ہے، بید ک سیاں کے مند پر بھی تبسم اور مسکراہٹ ہی ندآئے خشک اور سنجیدہ ہوکر بیٹھا رہے کہ اس کے مند پر بھی تبسم اور مسکراہٹ ہی ندآئے يه بات پنديده نبيس -خود حضور اقدس سل المالية كا مذاق كرنا ثابت ب، ليكن ايا لطیف مذاق اورالی خوش طبعی کی باتیں آب سے منقول ہیں جولطیف بھی ہیں اور ان میں کوئی بات خلاف وا قعہ بھی نہیں۔

#### حضور صلا لٹھالیے ہے مذاق کا ایک واقعہ



حدیث شریف میں ہے کہ ایک صاحب حضور اقدی من المالی کی خدمت میں آئے اور عرض کیا یا رسول الله (مان الله علی ایک اون دے دیجے۔ اس زمانے میں اونٹ سب سے بڑی دولت ہوتی تھی اور مال داری کی علامت سمجی جاتی تھی،جس کے یاس جتنے زیادہ اونٹ ہوتے تھے وہ اتنا ہی بڑا مال دار ہوتا تھا۔ توحضور سل فظ اليائم نے فرمايا كم ميں تمہيں اونٹى كا بچيدوں گا، ان صاحب نے كہا یا رسول الله! میں اؤٹنی کا بچہ لے کر کیا کروں گا مجھے تو اونٹ جاہیے جو مجھے سواری کے کام آسکے۔ آپ نے فرمایا کہ ارے! جو بھی اونٹ ہوگا وہ بھی تو اونٹی کا بچہ ای ہوگا\_<sup>(1)</sup>





مواطعناني

ویکھیے، آپ نے مزاح فرمایا اور خوش طبعی کی بات فرمائی لیکن حق بات کمی، کوئی جھوٹ اور خلاف واقعہ بات نہیں کہی۔

#### حضور صلی اللہ لیے کہ ال کا دوسرا واقعہ

ایک اور حدیث میں ہے کہ ایک خاتون حضور اقد س النظائی کی خدمت میں آئی اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ (س النظائی )! میرے لیے دعا فرمائی کہ اللہ تعالیٰ مجھے جنت میں واخل فرمادی، آپ نے فرمایا کہ کوئی بوڑھی جنت میں نہیں جائے گی، جب آپ نے دیکھا کہ وہ پریٹان ہورہی ہیں تو آپ نے فرمایا کہ میرا مطلب یہ ہے کہ کوئی خاتون بڑھانے کی حالت میں جنت میں نہیں جائے گی، بلکہ جوان ہوکر جائے گی۔ (۱)

دیکھے! آپ سائٹ الی کا پہلونہیں تھا۔ یہ مذاق کرنا بھی حضور اقدس اٹٹ الی کی کہلونہیں تھا۔ یہ مذاق کرنا بھی حضور اقدس اٹٹ الی کا پہلونہیں تھا۔ یہ مذاق کرنا بھی حضور اقدس اٹٹ الی کا پہلونہیں تھا۔ یہ مذاق کرنا بھی حضور اقدس اٹٹ اللہ سنت ہے، لہذا جب کوئی شخص اتباع سنت کی نیت سے مذاق کرے گا تو ان شاء اللہ اس پر ثواب کی بھی امید ہے۔ ہمارے جتنے بزرگ گزرے ہیں ان سب کا حال یہ تھا کہ ان میں سے کوئی بھی خشک نہیں تھا، ایبا خشک کہ بت بے بیٹے ہیں اور نبان پر خوش طبعی کی بات ہی نہیں آتی، بلکہ یہ حضرات اپنے ساتھیوں سے خوش طبعی کی اور دل کئی کی باتم بھی کیا کرتے تھے اور بعض بزرگ تو اس بارے میں مشہور تھے، لیکن اس خوش طبعی اور مذاق میں جھوٹ نہیں ہوتا تھا اور جب مشہور تھے، لیکن اس خوش طبعی اور مذاق میں جھوٹ نہیں ہوتا تھا اور جب



<sup>(</sup>١) الشيائل المحمديه للترمذي ص١٤٣ (٢٣٠) طبع دار احياء التراث العربي.



الله تعالی کسی پر اپنافضل فرماتے ہیں تو اس کی زبان اس طرح کردیتے ہیں کہ اس زبان پر مجمی جھوٹ کی کوئی بات آتی ہی نہیں، نہ نداق میں نہ ہی سنجیدگی میں۔

#### عضرت حافظ ضامن شهيد رايينيه اور دل لگي



تھانہ بھون کے اقطابِ ٹلا شمشہور ہوئے ہیں۔ان میں سے ایک حضرت حافظ ضامن شہيدراليفيد تھے۔ بڑے درجہ كے اولياء الله ميں سے تھے۔ ان كے بارے میں بعض بزرگوں کا میر مکاهفہ ہے کہ کے ۱۸۵ میں انگریزوں کے خلاف جہاد ہوا تھا، وہ ای دولہا کی بارات سجانے کے لیے اللہ تعالی نے مقدر کیا تھا، لیکن ان کا بیرحال تھا کہ اگر کوئی ان کی مجلس میں جاکر بیٹھتا تو دیکھتا کہ وہاں تو ہنی مذاق اور دل لگی ہورہی ہے۔ جب کوئی شخص ان کے پاس جاتا تو فرماتے كه بهائي الرفتوي لينا بي تو ديكهوسامني مولانا شيخ محمر تفانوي صاحب بيشے بين ان کے پاس ملے جاؤ۔ اگر ذکر و اذکارسکھنا ہو اور بیعت ہونا ہوتو حضرت حاجی امداد الله صاحب مهاجر کمی (راشیه) تشریف فرما بین، ان سے جا كرتعلق قائم کراو، اور حقہ پینا ہوتو یاروں کے پاس آ جاؤ۔ اس طرح کی ول کی کی ہاتیں کیا كرتے تھے،ليكن اس دل لكى كے پردے ميں اپنے باطن كے مقام بلندكو چھيايا ہوا تھا\_

#### مفرت محمد بن سيرين رايشكيه اور قيمقيم



حضرت محمد بن سيرين رايشيه جو برے درج كے تابعين ميل سے بيل، ان کے حالات میں ان کے بارے میں کسی نے لکھا ہے کہ

"كَتَانَسْمَعْ ضِحْكَهُ فِي النَّهَارِ وَبْكَاءَهُ بِاللَّيْلِ. "(١) لینی ون کے وقت ہم ان کے ہننے کی آوازیں سنا کرتے تھے اور ان کی مجل میں قبقیم گو نجتے تھے اور رات کے وقت ان کے رونے کی آ وازیں آیا کرتی تھیں، اللہ تبارک و تعالیٰ کے حضور جب سجدہ ریز ہوتے تو روتے رہتے تھے۔

# ا پر ایک حدیث میں خوش طبعی کی ترغیب

بہرحال! یہ مذاق اپنی ذات میں برانہیں بشرطیکہ حدود کے اندر ہواور آدی ہر وقت ہی مذاق نہ کرتا رہے، بلکہ مجھی مجھی مذاق اور دل لگی کرنی چاہیے۔ ایک حدیث میں حضورِ اقدس مل المالی اس کی ترغیب دیتے ہوئے فرمایا:

> "رَوْحُواالْقُلُوْبَسَاعَةً بِسَاعَةٍ "(٢) لین اینے دلوں کو تھوڑے تھوڑے و تفے سے آرام دیا

اس كا مطلب يه ب كه آ دى سنجيده كامول مين لگا بوا ب تو تھوڑا وقت وه الیا بھی نکالے جس میں آزادی سے خوش طبعی کی باتیں بھی کرلے، گویا کہ وہ بھی مطلوب ہے اور حضورِ اقدس مل شاہر کی سنت ہے، لیکن اس کا خیال رہے کہ کی بھی وقت منہ سے غلط بات نہ نکلے۔ بہرحال! جب مذاق میں جھوٹ بولنے کومنع کیا گیا ہے تو سنجیدگی میں جموٹ بولنا کتنی بری بات ہوگی، اور مؤمن کی بنیادی علامتوں میں سے ایک علامت یہ ہے کہ اس کے منہ سے غلط بات نہیں نگتی

(١) تاريخ دمشق لابن عساكر ٢٠٩/٥٣ طبع دار الفكر

<sup>(</sup>٢) المراسيل لابي داود كمافي "تحفة الاشراف" ٣٧١/١٣ (١٩٣٥٣) طبع المكتب الاسلامي. ومسندالشهاب القضاعي ٣٩٣/١ (٦٧٢) طبع الرسالة-

حتیٰ کہ جان پر مصیبت آ جاتی ہے اس وقت بھی مؤمن جھوٹ سے بچتا ہے، حالانکہ شریعت نے اس کی اجازت دی ہے کہ جان بچانے کی خاطر اگر کوئی مخص جھوٹ بولے تو اس کی اجازت ہے، لیکن جو اللہ کے نیک بندے ہوتے ہیں اس وقت بھی ان کے منہ یر صرح جھوٹ جاری نہیں ہوتا۔

# کے حضرت ابو بکر صدیق بنائیہ اور جھوٹ سے پر ہیز

حفرت ابوبکر صدیق فالنی جرت کے سفر میں حضورِ اقدی علیہ کے ساتھ جارہے تھے، مکہ مکرمہ کے کا فروں نے آپ ساٹھالیاتی کو پکڑنے کے لیے ہرکارے دوڑائے ہوئے تھے اور یہ اعلان کیا ہوا تھا کہ جو شخص آپ (مانٹھالیہ م) کو پکڑ کر لائے گا اس کوسو اونٹ انعام میں دیے جائیں گے۔ آپ اندازہ لگائیں کہ کتنا برُ اانعام تَقا، آج بھی سواونٹ کی قیمت لاکھوں تک پہنچ جائے گی اور سارا مکہ اس فكريس تقاكه آپ (مان الله الله عليه على الله على الله على الله الله على الله محص آپ تک پہنچ گیا، وہ شخص حضرت صدیقِ اکبر رہائی کو جانتا تھا، لیکن آپ (مل فیلیم) سے واقف نہیں تھا۔ اس نے یوچھا کہ یہ آپ کے ساتھ کون ہیں؟ اب اگر صحح بتاتے ہیں تو جان کا خطرہ ہے اور اگر نہیں بتاتے ہیں تو غلط بیانی اور جھوٹ ہوتا ہے، جولوگ سے بولنے کا اہتمام کرتے ہیں، ایسے مواقع پر الله تعالی ان کی مدد فرماتے ہیں۔ آپ تو ''صدیق'' (فائند) سے، چنانچہ اس مخص کے سوال کے جواب میں آپ کے منہ سے بدلکلا کہ "هَادِ يَهْدِينِي السَّبِيلَ" بي رہنما ہیں اور مجھے راستہ دکھلاتے ہیں۔اب دیکھیے آپ نے ایک ایسا جملہ بول ویا جس میں جھوٹ کا شائبہ بھی نہیں تھا، اس لیے کہ آب ملافظ کین واقعی رہنما تھے اور



دین کا راستہ دکھلاتے تھے اور جان بھی چی گئی۔

و کھے! جان پر بنی ہوئی ہے، مگر اس وقت بھی زبان پر صریح جھوٹ نہیں آرہا ہے، طالانکہ ایے موقع پر جبکہ جان کا خطرہ ہو، شریعت نے جھوٹ بیس آرہا ہے، طالانکہ ایے موقع پر جبکہ جان کا خطرہ ہو، شریعت نے جھوٹ کا بولنے کی گنجائش دے دی ہے، لیکن صدیقِ اکبر ڈاٹٹیز نے زبان سے جھوٹ کا کلم نہیں نکالا۔

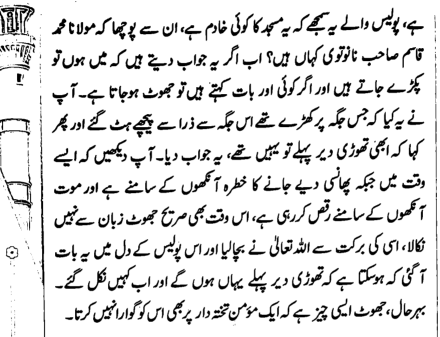
#### ولانا محمد قاسم صاحب نانو توی براشداور جھوٹ سے پر ہیز

حضرت مولانا محمہ قاسم صاحب نانوتوی رئیٹید جو دارالعلوم دیوبند کے بانی سے، کھراء کے جہاد آزادی کے موقع پر ان کی گرفتاری کے وارنٹ نکلے ہوئے ہوئے تھے، اس وقت یہ عالم تھا کہ چوراہوں پر پھانسیوں کے تختے لگئے ہوئے تھے اور جب کی کے بارے میں بتا چلتا کہ یہ جہاد میں شریک ہے، اس کوفوراً پر گر چوراہ پر پھانی دے دی جاتی تھی۔ اس حالت میں حضرت مولانا محمہ کی کر چوراہ پر پھانی دے دی جاتی تھی۔ اس حالت میں حضرت مولانا محمہ قاسم صاحب نانوتوی رئیٹید دیوبند میں چھتے کی مجد میں تشریف فرما تھے، آپ بالکل سادہ رہے تھے اور عام طور پر آپ تبیند اور معمولی کرتا چہنے رہتے تھے، گرفتار کرنے کے لیے پولیس مسجد کے اندر پہنے گئی، اندر جاکر دیکھاتو کوئی نظر نہ کرفتار کرنے کے لیے پولیس مسجد کے اندر پہنے گئی، اندر جاکر دیکھاتو کوئی نظر نہ آیا۔ پولیس والوں کے ذبمن میں یہ تھا کہ مولانا محمد قاسم صاحب بہت بڑے علامہ ہوں گے اور آپ جب اور پگڑی پہنے ہوئے شان وشوکت کے ساتھ بیٹے علامہ ہوں گے اور آپ جب اور پھل کہ ایک آدئی گئی اور معمولی کرتا پہنے ہوئے مول کے لیکن اندر مبحد میں دیکھا کہ ایک آدئی گئی اور معمولی کرتا پہنے ہوئے ہوں کے لیکن اندر مبحد میں دیکھا کہ ایک آدئی گئی اور معمولی کرتا پہنے ہوئے

(۱) صحيح البخاري ٦٢/٥ (٣٩١١) ومسند احد ٢٠/٢٧٤ (١٣٢٠٥).







#### 🗿 آج معاشرے میں تھیلے ہوئے جھوٹ



اس ليرحى الامكان جهال تك هوسك انسان جهوث نه بولے جب شریعت نے سچ بولنے کی اتن تاکید فرمائی ہے اور جھوٹ بولنے کی ممانعت فرمائی ہے، حتیٰ کہ مذاق میں اور حالت جنگ میں بھی جھوٹ کی ممانعت فرمائی ہے تو عام حالات میں جھوٹ کی اجازت کیسے ہوگی؟ آج کل ہمارا معاشرہ جھوٹ سے بمركيا ب، اچھ خاص پرھ لكھ ديندار اور اہل الله سے تعلق ركھنے والے محبت یافتہ لوگ بھی صریح جھوٹ کا ارتکاب کرتے ہیں، مثلاً چھٹی لینے کے لیے جھوٹے میڈیکل سرمیفیکیٹ بنوارہ ہیں اور دل میں ذراسا یہ خیال بھی نہیں گزرتا کہ ہم نے جھوٹ کا ارتکاب کیا ہے۔ تجارت میں، صنعت میں، کاروبار میں جھوٹے سرفیقلیٹ، جھوٹے بیانات، جھوٹی گواہیاں ہورہی ہیں۔ یہاں تک



101

نوبت آگئ ہے کہ اب کہنے والے یہ کہتے ہیں ''اس دنیا میں آئی کے ساتھ کزارہ نہیں ہوسکتا۔''۔العیاذ باللہ العلی النظیم۔ یعنی سی بولنے والا زندہ نہیں رہ سکتا اور جب تک جھوٹ نہیں بولے گا اس وقت تک کام نہیں چلے گا۔ حالانکہ اللہ کے رسول سانی اللہ نے تو فرمایا ہے کہ



"تحروا الصدق وإن رأيتم أن فيه الهلكة فإن فيه النجاة واجتنبوا الكذب وإن رأيتم أن فيه النجاة فإن فيه الهلكة"

سے بولنے کی فکر کرو اگرچہ مہیں سے بولنے میں ہلاکت نظر آتی ہو، کیوں کہ سے بولنے میں نجات ہے اور جموث سے بچو اگرچہ مہیں اس میں نجات نظر آرہی ہو، کیونکہ جموث میں ہلاکت ہے۔(۱)

بظاہر وقتی طور پر جھوٹ بولنے سے کوئی نفع حاصل ہوجائے، کیکن انجام کار جھوٹ میں فلاح ہے، اللہ کا حکم ماننے میں فلاح ہے، اللہ کا حکم ماننے میں فلاح ہے۔



اس کیے سچائی کا اہتمام کرنا چاہیے اور پھراس بارے میں بہت ی باتیں ایس ہوتی ہیں جن کو ہرایک جانتا ہے کہ یہ جھوٹ ہے،لیکن ہمارے معاشرے

<sup>(</sup>۱) الزهدلهنادبن السرى ٦٣٥/٢ طبع دار الخلفاء الكويت، ومكارم الاخلاق لابن ابى الدنياص ٥١ (٣٧) طبع مكتبة القرآن القابرة، وكتاب الصمت لابن ابى الدنيا ٢٢٧ (٤٤٦) طبع دار الكتاب العربى و ذكره المنذرى فى "الترغيب ٣٦٥/٣ وقال رواه ابن ابى الدنيا فى كتاب الصمت بكذا معضلا ورواته ثقات وطبع دار الكتب العلميه.

میں آج کل جھوٹ کی ہزاروں قسمیں نکل آئی ہیں، یہ جھوٹے سرمیفیکیٹ، جموٹے بیانات وغیرہ، بیجموٹ کی برترین شم ہے، اس میں اچھے خاصے پڑھے کھے لوگ بھی مبتلا ہوجاتے ہیں۔ اللہ تعالی ہم سب کو اس سے محفوظ رہنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ بہرحال، اس حدیث میں ایک بات تو یہ بیان فرمائی کہ بندے کے مکمل مؤمن ہونے کے لیے بیضروری ہے کہ وہ غداق میں بھی جھوٹ نہ بولے۔

# ا بحث ومباحثہ سے پر ہیز کریں



دوسری بات میدارشاد فرمائی کہ حق پر ہونے کے باوجود بحث و مباحثہ سے يرميز كرے ، مارى زبان كى آفتوں ميں سے ايك برى آفت "بحث ومباحث" بھی ہے لوگوں کو اس کا بڑا ذوق ہے، جہاں چند افراد کی مجلس جمی اور کوئی موضوع نكلا، بس پهراس موضوع پر بحث ومباحثه شروع هوگيا۔ وه مباحثه بھی ایسی فضول باتوں کا جن کا نہ تو دنیا میں کوئی فائدہ ہے اور نہ آخرت میں کوئی فائدہ۔ یاو رکھے! یہ بحث ومباحثہ ایس چیز ہے جوانسان کے باطن کو تباہ کردیتا ہے۔حضرت امام ما لك رايشيه فرمات بين:

"المراءيذهببنورالعلم"<sup>(1)</sup> ''بحث ومباحث<sup>عل</sup>م کے نور کو تباہ کردیتا ہے۔'' اور بحث ومباحثه کی عادت عالموں میں زیادہ ہوتی ہے، اس لیے کہ ہرعالم یہ جھتا ہے کہ میں زیادہ جانتا ہوں، اگر دوسرے نے کوئی بات کہدوی تو اس سے

(۱) فتح الباري لابن حجر ۲٦٣/١٣ طبع دار المعرفة بيروت.

بحث مباحثہ کرنے کو تیار اور اس مباحث میں گھنٹوں خرچ مورہے ہیں، چاہے وہ مباحثہ زبانی ہو یا تحریری ہو۔بس اس میں وقت صرف ہورہا ہے۔

این رائے بیان کر کے علیحدہ ہوجائیں

سیر می بات یہ ہے کہ اگر تمہاری رائے دوسرے کی رائے سے مختلف ہے تو تم اپنی رائے بیان کردو کہ میری رائے سے اور دوسرے کی بات س لو۔اگر سمجھ میں آتی ہے تو قبول کرلو اور اگر سمجھ میں نہیں آتی تو بس میہ کہہ دو کہ تمہاری بات سمجھ میں نہیں آئی، تمہاری سمجھ میں جو آرہا ہے تم اس برعمل کراو اور میری سمجھ میں جو آرہا ہے میں اس پرعمل کروں گا۔ بحث کرنے سے کچھ حاصل

نہیں اس لیے کہ بحث ومباحثہ میں ہر شخص سے جا ہتا ہے کہ میں دوسرے پر غالب آ جاؤل، میری بات اونچی رہے اور دوسرے کو زیر کرنے کی فکر میں رہتا ہے، اس کے نتیج میں پھرحق و باطل میں امتیاز باقی نہیں رہتا، بلکہ بیفکرسوار ہوتی ہے كهجس طرح بھى موبس دوسرے كوزير كرنا ہے۔حضور صلى اللہ اللہ نے اس حديث میں بیفرمادیا کہ اگرتم حق پر ہواور صحیح بات کہہ رہے ہواور دوسرا شخص غلط بات کہہ

رہا ہے، پھر بھی بحث ومباحثه مت کرو، بس اپنا مؤقف بیان کردو اور اس سے کہہ دو کہ تمہاری سمجھ میں آئے تو قبول کرلواور اگر سمجھ میں نہ آئے تو تم جانو، تمہار اکام

جانے۔تواس حدیث میں حق بات پر بھی بحث ومباحثہ سے ممانعت فرمادی۔



🦈 سورہ کا فرون کے نزول کا مقصد

سورة "قُلْ إَأَيُّهَا الْكُفِرُونَ" جَس كوبهم اور آپ نماز میں پڑھتے ہیں، یہ



قُلُ يَايُّهَا الْكَفِرُوْنَ أَن لاَ اَعْبُلُ مَا تَعْبُلُوْنَ أَن وَلَا الْكَفِرُوْنَ أَلَا اَعْبُلُ أَن مَا تَعْبُلُوْنَ مَا اَعْبُلُ أَن عَابِلٌ مَّا اَنْتُمْ عَبِلُوْنَ مَا اَعْبُلُ أَن عَابِلٌ مَّا عَبُلُونَ مَا اَعْبُلُ أَن لَكُمْ عَبِلُوْنَ مَا اَعْبُلُ أَن لَكُمْ وَلِيَ وَيُنِ أَن اللهُ عَبِلُونَ مَا اَعْبُلُ أَن اللهُ اللهُل

''آپ فرماد یجیے اے کافرو! تم جس کی عبادت کرتے ہو، میں اس کی عبادت نہیں کرتا اور تم اس کی عبادت نہیں کرتے جس کی میں عبادت کرتا ہوں اور نہ میں عبادت کرنے والا ہوں جس کی تم عبادت کرتے ہو اور نہ تم عبادت کرنے والے ہوجس کی میں عبادت کرتا ہوں۔ تمہارا دین تمہارے ساتھ اور میرا دین میرے ساتھ۔''

مطلب یہ ہے کہ میں بحث و مباحثہ کرنا نہیں چاہتا، جوحق کے ولائل سے وہ واضح کرکے بتادیے، سمجھادیے، اگر قبول کرنا ہوتو اپنی فلاح اور کام یابی کی فاطر قبول کرلو، آ گے فضول بحث و مباحثہ میں وقت ضائع کرنا نہ تمہارے حق میں



<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ٦٦١/٢٤ طبع دار التربية والتراث، وتفسير ابن كثير ٥٠٧/٨ طبع دار طيبه.

<sup>(</sup>٢) سورة الكافرون آيت (١ت٦).

مفید ہے اور نہ میرے تق میں مفید ہے، لَکُھٰ دِنِنْکُھٰ وَلِیَ دِنْنِ تَمَهارے لیے سے اور نہ میرے لیے میرا دین اور میرے لیے میرا دین -



### وسرے کی بات قبول کراو ورنہ چھوڑ دو

د تی ہے! خالص کفر اور اسلام کے معاملے میں بھی الله تعالیٰ نے بیفر مادیا کہ الله بيركهد دوكه مين جمكر انهيل كرتا اور بحث ومباحث مين نهيل پرتا- جب كفر اور اسلام کے معاملے میں بی حکم ہے تو اور دوسرے مسائل میں اس سے زیادہ بیخ کی ضرورت ہے، لیکن ہماری حالت یہ ہے کہ ہر وقت ہمارے در میان بحث و مباحث كاسلسله چلتار بتا ب، يه باطن كوخراب كرنے والى چيز ب- اگركى سے كسى مسكلے يركوئي بات كرنى موتو طلب حق كے ساتھ بات كرو، اسے حق بنجانے کے لیے بات کرو، اپنا مؤقف بیان کردو، دوسرے کا مؤقف من لو، سمجھ میں آئے تو قبول کرلو، سمجھ میں نہ آئے تو چھوڑ دو، بس، لیکن بحث نہ کرو۔



# ایک لامتناہی سلسلہ جاری ہوجائے گا

میرے یاس بے شار لوگ خطوط کے اندر کھتے رہتے ہیں کہ فلاں صاحب ے اس مسلے میں بحث ہوئی، وہ یہ دلیل پیش کرتے ہیں، ہم ان کا کیا جواب دی؟ اب بتایے! اگر بیسلملہ آ کے ای طرح جاری رہے کہ وہ ایک ولیل پیش كري اورآب مجھ سے يوچھ ليس كداس كاكيا جواب دي، بيس اس كا جواب بتادوں، پھر وہ کوئی دوسری دلیل پیش کریں تو پھرتم مجھ سے بوچھو کے کہ اس ولیل كاكيا جواب دين، تو اس طرح ايك لامتنابي سلسله جاري موجائ كا-سيدى ك بات یہ ہے کہ بحث و مباحثہ ہی مت کرو، بلکہ اپنا مسلک بیان کردو کہ میرے

زویک بیرت ہے، میں اس پر کاربند ہوں۔ سامنے والا قبول کر لے تو شیک بہیں قول کرتا تو اس سے میہ دو کہتم جانو تمہارا کام جانے، میں جس راتے پر ہوں ای راستہ پر قائم رہوں گا۔ اس سے زیادہ آ مے بڑھنے کی ضرورت نہیں، حضور اقدى ما الطاليا كى تعليم تو يبى بك كما الرتم سيح ادر حلى يربو، بحربي بحث و مباحث میں مت یرو۔

آج كل "مناظرة" كرنا اور اس مناظرے ميں دوسرے كو كلست دينا

### مناظره مفيزنبين

ایک ہنر بن گیا ہے۔ تھیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رہنے۔ جب نے نے دارالعلوم دیوبند سے فارغ ہوئے تو اس وقت حضرت والا کو باطل فرقوں سے مناظرہ کرنے کا بہت شوق تھا، چنانچہ فارغ ہونے کے بعد کچھ عرصے تک مناظروں کا پیسلسلہ جاری رکھا اور جب بھی کسی سے مناظرہ کرتے تو دوسرے کوزیر ہی کردیتے تھے، اللہ تعالیٰ نے قوت بیان خوب عطا فرمائی تھی، لیکن حضرت خود فرماتے ہیں کہ کچھ دن کے بعد اس مناظرے کے کام سے ایسا دل ہٹا کہ اب میں کسی طرح بھی کسی ہے مناظرہ کرنے کو تیارنہیں۔ فرمایا کہ جب میں مناظرہ کرتا تھا تو دل میں ایک ظلمت محسوں ہوتی تھی، پھر بعد میں ساري عربهي مناظره نبيل كيا، بلكه دوسرول كوبهي منع كرتے تھے كه مه يجھ فائده مندنیس ہے، کہیں واقع ضرورت پین آ جائے اور حل کی وضاحت مقصود ہوتو اور بات ہے، ورنہ اس کو اپنا مشغلہ بنانا اچھی بات نہیں۔ جب علاء کرام کے لیے یہ اچھی بات نہیں تو عام آ دی کے لیے دین کے مسائل پر بحث کرنا فنول



#### فالتوعقل والے بحث ومباحثہ کرتے ہیں

ا كبرالله آبادى مرحوم جو اردو كے مشہور شاعر بيں، انہوں نے اس بحث و مباحثہ كے بارے ميں بڑا اچھا شعركها ہے، وہ بيكه ب

> ذہبی بحث میں نے کی ہی نہیں فالتو عقل مجھ میں تھی ہی نہیں

یعنی ذہبی بحث وہ کرے جس میں فالتوعقل ہو۔ ہر آ دمی کو اس پر عمل کرنا چاہیے۔ البتہ اگر کوئی مسلہ معلوم نہیں تو کسی جاننے والے سے پوچھ لو، کوئی بات سمجھ نہیں آ رہی ہے تو پوچھ لو، طالبِ حق بن کر معلوم کرلو، لیکن بحث و مباحث میں کچھ نہیں رکھا۔

### 🗞 بحث ومباحثہ سے ظلمت پیدا ہوتی ہے

اس حدیث کی تشری میں حضرت تھانوی رائیرید فرماتے ہیں کہ
''اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بحث و مباحث سے ظلمت
پیدا ہوتی ہے، کیوں کہ ایمان کا کامل نہ ہونا ظلمت ہے
اور ای لیے تم اہل طریقت کو دیکھو گے کہ وہ بحث و
مباحث سے خت نفرت کرتے ہیں۔'

لینی تصوف اور سلوک کے رائے پر چلنے والے، اولیاء اللہ بحث و مباحثے سے شخت نفرت کرتے ہیں۔









🤹 جناب مودودی صاحب سے مباحثه کا ایک واقعہ

ہمارے ایک بزرگ تھے حضرت بابا عجم الحن صاحب رای ہے جو حضرت قانوی رای ہے ایک مرتبہ انہوں تھانوی رای ہے ایک مرتبہ انہوں نے مجھ سے فرمایا کہ

''جناب مودودی صاحب نے اپنی کتاب ''خلافت و ملوکیت'' میں بعض صحابہ کرام پر بڑے غلط انداز میں گفتگو کی ہے، تم اس کے او پر کچھ لکھو۔''

چنانچہ میں نے اس پر مضمون لکھ دیا، اس مضمون پر پھر مودودی صاحب کی طرف سے جواب آیا، اس پر پھر میں نے ایک مضمون بطور جواب کے لکھ دیا۔
اس طرح دو مرتبہ جواب لکھا۔ جب حضرت بابا مجم الحن صاحب رالیمید نے میرا دوسرا جواب پڑھا تو مجھے ایک پر چہ لکھا، وہ پر چہ آج بھی میرے یاس محفوظ ہے، اس میں بیلھا تھا:

''میں نے تمہارا بیمضمون پڑھا اور پڑھ کر بڑا دل خوش ہوا اور دعا نمیں لکلیں، اللہ تعالی قبول فرمائے۔'' پھر ککھا کہ

''اب اس مرده بحثا بحثی کو دفنا دیجیے۔''

لینی اب بیر آخری مرتبہ لکھ دیا اور جوحق واضح کرنا تھا وہ کردیا، اب اس کے بعد اگر وہاں سے کوئی جواب میں کھھ کے بعد اگر وہاں سے کوئی جواب میں آئے تب بھی تم اس کے جواب میں کھھ مت لکھنا، اس لیے کہ پھر تو بحث و مباحث کا دروازہ کھل جائے گا۔ بہرحال! میں

اولیاء اللہ اللہ بحث و مباحث سے سخت نفرت کرتے ہیں، کیوں کہ اس کا کوئی فائدہ نبیں ہوتا، آج تک آپ نے نبیس ویکھا ہوگا کہ کسی مناظرے کے نتیجے ہیں حق تبیل ہوتا، آج تک آپ نبیس و نبیس و قت ضائع کرنے کے چھے حاصل نبیس ۔

تبول کرنے کی توفیق ہوئی ہو، سوائے وقت ضائع کرنے کے چھے حاصل نبیس ۔

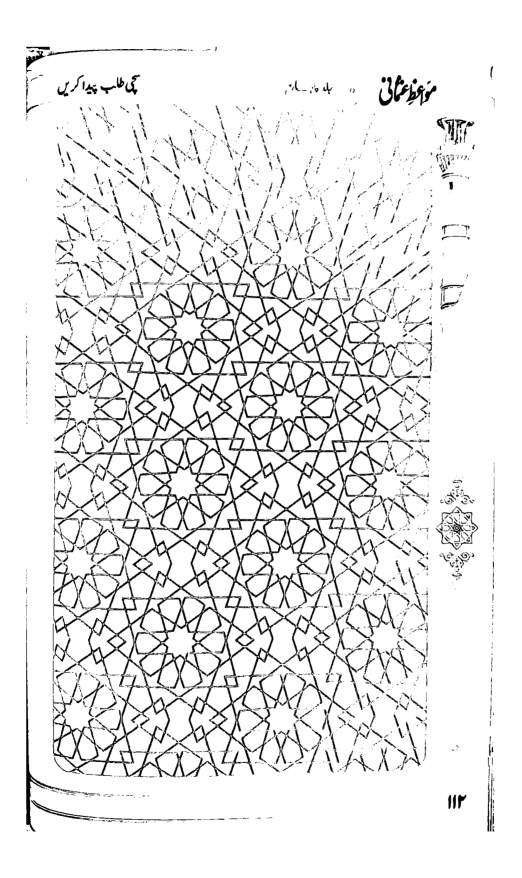
یہ اہل اللہ بحث و مباحث سے نفرت کیوں نہ کریں جب کہ بی کریم سالتھی ہے نے

وَآخِمُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ بِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ





المراح المواقع می طلب پیدا کریں (اصلاحی خطبات ج ۱۲ ص ۲۵۸) 111





#### بالغدائط الزخم

#### سچی طلب پیدا کریں اور فضول سوال و بحث ومباحثے سے بچییں

اَلْحَمْدُ بِلّٰهِ نَحْمَدُ لَا وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُ لَا وَنُومِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُاوُرِانُفُسِنَا وَمِنْ سَيْحَاتِ اعْمَالِنَا مَنْ يَهُوبِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُغْمِلُهُ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُغْمِلُهُ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُغْمِلُهُ اللّٰهُ فَلَا مُضِلًا لَهُ وَحَدَلًا يُغْمِلُهُ فَلَا هَادِئَ لَهُ وَخَدَلًا لَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَحَدَلًا لاَشْمِرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ انَ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَجِينَا وَمُولَانَا لَا لَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْعَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْعَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلْ آلِهِ وَاصْعَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَالْمَالِهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَالْعَلْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّهِ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَالْمُولَاءُ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَالْعَلْمُ عَلَيْهِ وَالْعَلْمُ عَلَيْهِ وَالْعَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلْمَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللْعَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَالْمُعُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

أمابعد!

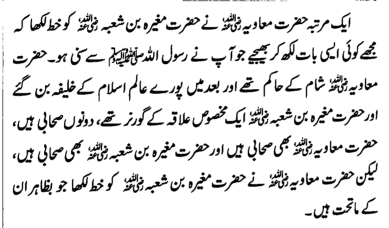
عن وراد قال كَتَبَ مَغِيْرَةُ إلىٰ مُعَاوِيةَ وَاللَّهُ مَكَاوِيةَ وَاللَّهُ سَلَامْ عَلَيْكُ أَمَّا بَغَدُ! فَإِنِّىٰ سَمِعْتُ رَسَوْلَ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ يَقُولُ: "إِنَّ الله حَرَّمَ ثُلَاثًا مَا لَمُ الله حَرَّمَ ثُلَاثًا مَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ يَقُولُ: "إِنَّ الله حَرَّمَ ثُلَاثًا مَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ يَقُولُ: "إِنَّ الله حَرَّمَ ثُلَاثًا الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ يَقُولُ: "إِنَّ الله حَرَّمَ ثُلَاثًا الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ يَقُولُ: "إِنَّ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ اللَّهُ اللهُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

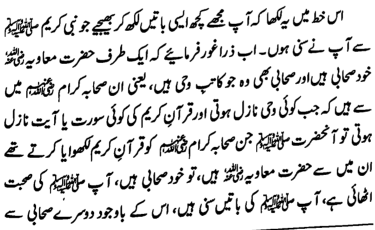


وَنَهَىٰ عَنْ ثَلَاثٍ حَرَّمَ عُقُوٰقَ الْوَالِدِوَ وَأَدَالْبَنَاتِ وَمَنْعاً وَهَات وَنَهِى عَنْ ثَلَاث؛ قِيل وَقَال وَ كَثْرَةِ السُّوَّال وَإِضَاعِةِ الْمَال"(١)



## چوٹے سے علم سیمنا





(۱) صحیح مسلم۱۳۵۱/۳۵۱ (۵۹۳) و صحیح البخاری۱۲۰/۳ (۲٤۰۸) \_



مختاج بن کر پوچھ رہے ہیں کہ آپ ڈھاٹھؤنے جو کچھ بات رسول اللہ ملاٹھالیا ہے۔ سی ہووہ مجھے بتائیے۔

#### 🥏 علم احتیاج چاہتا ہے

آئ آگر کوئی دو آدی ہم مرتبہ بھی ہوں، ایک ہی استاذ کے شاگرد ہوں،
ایک ہی شخ کے مرید ہوں، دونوں نے اپنے اپنے استاذ اور شخ کی صحبتیں اٹھائی
ہوں، تو ہر ایک اپنے کو دوسرے سے بے نیاز سجھتا ہے کہ جھے بھی وہی بات
عاصل ہے جو اس دوسرے کو حاصل ہے، لیکن حضرات صحابہ کرام رش شہر ہونی اپنے
آپ کو اس معاملہ میں ہمیشہ محتاج سجھتے تھے، کوئکہ ہوسکتا ہے کہ دوسرے نے
کوئی الیک بات نبی کریم ساٹھ الیلی ہے من لی ہو جو میں نہیں من سکا، اس لیے
حضرت معاویہ ڈن ٹوئٹ نے حضرت مغیرہ بن شعبہ ڈوٹٹ نے سے فرمایا کہ آپ نے جو
بات نبی کریم ماٹھ الیلی ہے سی ہو وہ جھے بتا ہے تاکہ میرے علم میں اضافہ ہو۔
معلوم ہوا کہ علم نہ کسی کی جاگیر ہے اور نہ کسی کی جائیداد ہے اور نہ کوئی شخص علم
معلوم ہوا کہ علم نہ کسی کی جاگیر ہے اور نہ کسی کی جائیداد ہے اور نہ کوئی شخص علم
ہروت اس کے اندر بیوطلب رہے اور یہ ججو رہے کہ میرے علم میں اضافہ ہو،
ہروت اس کے لیے جھے کسی چھوٹے ہی سے دجوئ کرنا پڑے، لیکن اس کے
ہرائی علم میں اضافہ ہوجائے تو ہیر میرے لیے سعادت کی بات ہے۔
ہو ہا کہ معالم میں اور دین کے معالمے میں اپنے آپ کو جب نیاز نہیں
الہذا کبھی علم کے معالمے میں اور دین کے معالمے میں اپنے آپ کو جب نیاز نہیں



موعظعماني

جولوگ اپنے آپ کو بڑا عالم سجھتے ہیں کہ ہم نے بڑا علم حاصل کرلیا، ان کے اندر یہ روگ اور بیاری ہوتی ہے کہ وہ دوسرے سے علم حاصل کرنے کے معاطے میں اپنے آپ کو بے نیاز سجھتے ہیں کہ مجھے اس کے پاس جانے کی کیا ضرورت ہے؟ مجھے ان سے پوچھنے کی کیا ضرورت ہے؟ لیکن اللہ تبارک و تعالی کی سنت یہ ہے کہ بعض اوقات چھوٹے کے دل پر وہ بات جاری فرمادیتے ہیں جو بڑوں کے دل میں نہیں آتی۔

## عفرت مفتى اعظم ركتيبيه اورطلب علم

میرے والدِ ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رالینید مفتی اعظم پاکستان، جن کی ساری عمر پڑھنے پڑھانے میں گزری، دارالعلوم دیو بند میں پڑھا اور وہیں پڑھایا، وہاں دارالافتاء کے صدر مفتی رہے۔ ایک دن فرمانے لگے:

"میں جب بھی کہیں جارہا ہوتا ہوں اور بیدد یکھتا ہوں کہ
کوئی واعظ وعظ کہدرہا ہے یا تقریر کررہا ہے، چاہے کتی
ہی جلدی میں ہوں لیکن تھوڑی ہی دیر کو اس کی بات سنے
کے لیے ضرور کھڑا ہوجاتا ہوں۔ اس لیے کہ کیا پتا اللہ
تبارک و تعالیٰ اس کی زبان پر کوئی ایسی بات جاری
فرمادے جومیرے لیے فائدہ مند ہوجائے۔"

یہ کون کہدرہا ہے؟ مفتی اعظم پاکتان جن کے پاس لوگ دن رات دین حاصل کرنے کے لیے آتے ہیں، بڑے بڑے علماء اپنی مشکلات کوحل کرانے کے لیے آتے ہیں۔ یہ ہے علم کی طلب، حالانکہ عام طور پر ان کے زمانے میں



Mary Mary

جو واعظ وعظ کہا کرتے تھے وہ سب ان کے چھوٹے، ان کے شاگردیا شاگردوں کے شاگردوں کے شاگردوں کے شاگردوں کے شاگرد ہوتے تھے، لیکن اس لیے تھوڑی دیر کے لیے کھڑے ہوجاتے تھے کہ شایدان کے منہ سے اللہ تبارک و تعالیٰ کوئی ایسی بات کہلوادے جو میرے علم میں نہ ہوادراس سے مجھے فائدہ پہنچے۔

#### عضرت مفتی اعظم رکتیلیه کا قول زریں



'' بھائی! در حقیقت علم عطا کرنا اور فائدہ پہنچانا، یہ نہ استاذکا کام ہے اور نہ واعظ کا کام ہے، نہ مقررکا کام ہے، یہ و کسی اور کی عطا ہے۔ علم تو وہ (اللہ) دینے والا ہے وہ کسی فرک عطا ہے۔ علم تو وہ (اللہ) دینے والا ہے وہ کسی کوئی آ دمی طالب بن کر طلب صادق لے کر جاتا ہے تو اللہ تبارک و تعالی استاذ کے دل پر الیمی بات جاری فرمادیتے ہیں جواس کے لیے فائدہ مند ہوتی ہے، ورنہ کی میں مجال ہے کہ وہ دوسرے کو کوئی نفع پہنچاوے، کا نئات میں کوئی فرد ایسا نہیں ہے جو اپنی ذات سے دوسرے کو فائدہ پہنچادے جب تک اللہ جل جلالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جل جلالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جل جالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جل جالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جل جالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جل جالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جل جالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جل جالہ کی توفیق نہ ہو اور جب تک اللہ جالہ کی توفیق نہ جا ہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو ایک جملہ سے فائدہ پہنچادیں اور وہ نہ چاہیں تو

اس لیے ہمیشہ ہمارے بزرگوں کا بیمقولدرہا ہے کہ



"طالب کی طلب کی برکت سے کہنے والے کے ول میں اور اس کی زبان پر اللہ تعالی الی بات جاری فرمادیتے ہیں کہ سننے والوں کے لیے فائدہ مند ہوجاتی ہے۔"



## کے حضرت تھانوی مراللہ کی مجلس کی برکات

حضرت علیم الامت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدی الله مسره الله تعالی ان کے درجات بلند فرمائے، آمین) ان کے بارے میں یہ بات مشہورتھی کہ ان کی مجلس میں جانے والے اگر دل میں کوئی کھٹک لے کرجائیں یا کوئی سوال لے کر جائیں اور پھر چاہے حضرت ولیٹیلہ کی مجلس میں جاکے ویے ہی خاموش میٹے جائیں، اللہ تبارک و تعالی کے فضل و کرم سے ان کی زبان پروہ بات جاری ہوجائے گی اور کھٹک دور ہوجائے گی۔ چنانچے حضرت ولیٹیلہ نے ایک دن خود فرمایا کہ

''لوگ سجھتے ہیں کہ یہ میری کرامت ہے کہ میری زبان سے ان کے سوالات کا جواب مل جاتا ہے۔ فرمایا کہ اصل بات یہ ہے کہ سوال کا جواب دینا اور سوال کرنے والے کی تشفی کرنا یہ تو اللہ جل جلالہ کا کام ہے، جب کوئی بندہ طالب بن کرجاتا ہے تو اللہ تعالیٰ کہنے والے کے دل میں خود سے وہ بات ڈال دیتے ہیں، وہ سجھتا ہے کہ اس کو میرے سوال کا پتا چل گیا ہے اور اس نے یہ بات کہہ دی اور بعض اوقات غلو کرے اس کے بارے میں لوگ دی اور اس کے بارے میں لوگ



١١٨١١ ١١١١ موافظ عمان

TILL,

مي طلب پيدا كري

یہ کہنا شروع کردیتے ہیں کہ اس کو کشف ہوتا ہے، کوئی البہام ہوتا ہے، کوئی علم غیب حاصل ہے (العیاذ باللہ) حالانکہ کسی کو نہ چھ علم غیب ہے اور نہ اپنی ڈات کے اندر کسی کو نئے چہنچانے کی طاقت ہے، بلکہ اللہ تعالی طالب کی طلب کی برکت سے اس کی زبان پر وہ بات جاری فرما دیتے ہیں۔'

بہرحال! میرطلب بڑی چیز ہے۔ مولانا رومی رایشید فرماتے ہیں کہ

آب کم جو تشنگی آور برت تا بجوشد آب از بالا و پت

کہ پانی کم ڈھونڈو، پیاس زیادہ پیدا کرو، جب پیاس زیادہ پیدا ہوگی تو اللہ تبارک و تعالیٰ اوپر اور نیچے سے تمہارے لیے پانی ابال دیں گے۔
تو ساس مودی مجس وغریس جن سری جن اللہ تارک و تعالیٰ کسی کو عطا

تو یہ بیاس بڑی عجیب وغریب چیز ہے، جب اللہ تبارک وتعالیٰ کسی کوعطا فرمادیتے ہیں تو پھر اللہ تبارک و تعالیٰ مختلف ذرائع سے اس کی پیاس کو بجھانے کا سامان فرمادتے ہیں،لیکن اصل چیز طلب ہے۔

#### 🗿 آگ مانگنے کا واقعہ

حضرت حاجی امداد الله صاحب مہاجر کی قدس الله سرؤ اس کی مثال دیتے سے کہ ایک عورت تھی، اس کے گھر میں آگ کی ضرورت تھی۔ پہلے زمانے میں آگ جلانا ایک مسئلہ ہوتا تھا، اب تو ذرا ساچو لہے کا بٹن دبایا اور آگ جل گئ، لیکن پہلے زمانہ میں آگ جلانا ایک مسئلہ ہوتا تھا، پہلے جنگل سے لکڑیاں جمعے لیکن پہلے جنگل سے لکڑیاں جمعے



کرکے لاؤ، پھر ان کو جلاؤ، پھونک سے اس کے اندر پھونک مارو، تب جا کر کہیں آگ سلگی تھی اور اس میں کافی وقت لگ جا تا تھا۔ تو عور تیں ہے کرتی تھیں کہ جب آگ کی ضرورت ہوتی اور اپنے گھر میں آگ نہ ہوتی تو اپنی پڑوئن سے مانگ لیتی تھیں کہ بہن! اگر تمہارے ہاں آگ جل رہی ہوتو ایک انگارہ دے دو، پھر وہ کڑ چھے میں آگ لے کر اپنے چو کھے کو جلالیا کرتی تھیں۔

بہر حال، اس عورت نے اپنی پڑوئ سے کہا کہ بی بی المیرے گر میں اس خرم میں آگ ختم ہوگی ہے، اگر تمہارے گر میں ہوتو دے دو۔ پڑوئ نے کہا کہ بی بی میں ضرور دین گر میرا چواہا تو خود ہی خشارا ہے، چو لیے میں آگ نہیں ہے۔ مانگنے والی نے کہا اگر اجازت دو تو میں ذرا را کھ کو کر بدکر دیکھ لوں؟ ہوسکتا ہے کوئی چنگاری مل جائے، پڑوئ نے کہا کہ ہاں دیکھ لوا چنانچہ اس عورت نے چو لیے کی را کھ کو کر بدکر دیکھا تو اندرایک چھوٹی کی چنگاری مل گئی، تو خاتون نے کہا گہا گھے تو چنگاری مل گئی، تو خاتون نے کہا گہا جھے تو چنگاری مل گئی، میرا مقصد حاصل ہوگیا اور میں اس سے اپنا کام چلالوں گی، وہ لے کر چلی گئی اور جاکے اس سے آگ جلالی۔



## طلب کی چنگاری پیدا کرو

حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کی رائے ہیں کہ دیکھو! اس نے جب چولیے کو کریدا تو کریدنے کے نتیج میں اندر سے چنگاری نکل آئی اور اس سے آگ بن گئی، لیکن اگر کوئی معمولی سی چنگاری بھی نہ ہوتی تو پھر اس کو ہزار کریدتی رہتی، گر اس سے کچھ بھی نہ بنتا اور نہ آگ سلگتی، لیکن چونکہ چنگاری تھی تو اس کو کریدنے سے اور اس کو ذرا سا دومری کلڑیوں پر استعال چنگاری تھی تو اس کو کریدنے سے اور اس کو ذرا سا دومری کلڑیوں پر استعال

كرنے سے وہ آگ بن كر بھڑك كئ اور پورا چولها جل پرا۔ توحفرت فرماتے رے سے دہ ، صوب کو دہ ہوں ہے۔ ہوں ہے۔ ہوں ہوں ہے۔ ہوں ہے۔ ہوں ہے۔ ہوں کہ جب کوئی شخص کسی استاذیا شیخ کے پاس جاتا ہے تو اگر اندر چنگاری ہے تو فیخ اس کو کرید کر اس کو آگ بنادے گا،لیکن اگر اندر چنگاری ہی نہیں ہے تو وہ شیخ اور استاذ ہزار کریدتا رہے اور ہزار اس کے اندر محنت کرتا رہے، گرچونکہ اندر جنگاری ہے نہیں، اس لیے وہ آگ نہیں بنتی اور یہ چنگاری طلب کی چنگاری ہے، جتجو کی چنگاری ہے۔ اگر انسان کے اندرعلم حاصل کرنے کی طلب ہو، اس کے بعدوہ استاذ کے پاس جائے گا تووہ کریدے گا تو اللہ تبارک و تعالیٰ کے فضل و کرم سے وہ چنگاری آگ بن جائے گی،لیکن اگر طلب ہی نہ ہوتو کچھ بھی نہیں ہوگا۔تو یہ در حقیقت اللہ جل جلالہ کی سنت ہے کہ جب کوئی بندہ کسی کے پاس طلب لے كرجاتا بي تو دين والي تو وه بين، قلب يروه جاري فرماديت بين.

#### ورس کے دوران طلب کا مشاہدہ





جو لوگ دین کے علوم پر هاتے ہیں، ان کو اس بات کا تجربہ ہے۔مثلاً رات کو الکے دن پڑھانے والے سبق کامطالعہ کیا، اس کی تیاری کی، تیاری كركے درس گاہ میں گئے، جب پڑھانا شروع كيا تو عين سبق كے دوران اليي بات ول میں آتی ہے کہ رات کو گھنٹوں تیاری کرنے کے باوجود ذہن میں نہیں آئی تھی، لیکن پڑھاتے بڑھاتے ذہن میں آگئ۔ وہ کہاں سے آئی ہے؟ وہ کی طالب کی طلب کی برکت ہوتی ہے کہ کوئی طالب سی طلب لے کرآیا تھا، اللہ تبارک و تعالی نے اس کی برکت سے وہ بات دل میں ڈال دی جو خور سے سمجھ میں نہیں آرہی تھی۔ اس لیے حضرت والد صاحب قدس الله سره فرماتے متھے کہ بمالً! جب كولى هخف وعظ كهدرها موتو اين آب كوب نياز ند مجمو، كيا پا اگرتم

آآآ کی طلب لے کر گئے تو اس کی زبان سے اللہ تبارک و تعالی ایک بات جاری فرمادی جوتمہارے لیے نفع کا سامان بن جائے!

## کلام میں تا ثیر من جانب اللہ ہوتی ہے

ایک اور بات حضرت فرماتے تھے وہ یہ ہے کہ یہ بھی اللہ جل جلالہ کی طرف سے معاملہ ہوتا ہے کہ کی وقت کی بات میں اللہ تبارک و تعالی الی تا ٹیر پیدا فرماتے ہیں کہ اس بات میں دوسرے وقت میں وہ تا ٹیرنہیں ہوتی، وہ بھی کسی طالب کی برکت ہے۔ کسی نے ایک وقت میں ایک جملہ کہا، اس کا ایبا الر ہوا کہ دل پلٹ گیا، وہی جملہ کوئی دوسرا آ دمی کسی دوسرے وقت میں کہہ دے تو بعض اوقات اس کا وہ الر ظاہر نہیں ہوتا۔ تو کیا بتا میں جس وقت جارہا ہوں، اس وقت اللہ تبارک و تعالی اس کی زبان پر کوئی ایسی بات جاری فرمادیں جو اس کسے میں میرے لیے مؤثر ہو۔

## مخرت فضيل بن عياض رايشيه كا واقعه

حضرت نضیل بن عیاض رائی ہے، آج ہم جن کو اولیاء اللہ میں شار کرتے ہیں،
چنانچہ اولیائے کرام کا جو شجرہ ہے اس میں فضیل بن عیاض سرِ فہرست آتے ہیں۔
دراصل میہ ڈاکو تھے، ڈاکے ڈالا کرتے تھے اور ایسے ڈاکو تھے کہ ما نمیں بچوں کو
ڈرایا کرتی تھیں کہ بیٹا سوجا و ورنہ کہیں فضیل نہ آجائے اور قافل گزرتے تھے
اور یہ قافلوں کو لوٹنے تھے اور قافلے والے جب کہیں پڑاؤ ڈالتے تو کہتے تھے
کہ یہ فضیل کا علاقہ ہے، کہیں ایسا نہ ہو کہ فضیل یا اس کے آدمی آکر ہمیں لوٹ
لیس۔ ایک دن کی کے گھر پر ڈاکہ ڈالنے کے لیے گئے، آخر شب کا وقت تھا،



وہاں اللہ کا کوئی بندہ قرآنِ کریم کی تلاوت کررہا تھا، قرآنِ کریم کی تلاوت کرتے ہوئے بیرآیت تلاوت کی کہ

> اَكُمْ يَاْنِ لِلَّذِيْنَ امَنُوْا اَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْمِ اللَّهِ وَمَانَزَلَ مِنَ الْحَقِّ (١)

قرآنِ كريم كي بهي انداز خطاب عجيب وغريب ہوتے ہيں ليمن:
کيا ايمان والوں كے ليے اب بھي وقت نہيں آيا كہ ان
كے دل اللہ كے ذكر كے آگے بين جائيں اور اللہ نے جو
حق بات نازل فرمائی ہے اس كے آگے وہ اپنے سركو
سرتسليم خم كرليس، كيا اب بھي وقت نہيں آيا۔

ڈاکہ ڈاکنے جارہے ہیں اور ڈاکہ ڈالنے کے لیے کمند لگائی ہوئی ہے، کان میں قرآنِ کریم کی ہے آیت پڑگئ، بس اس لمح میں اللہ تعالی نے کیا تا ثیر رکھی بھی، حالانکہ ہزار مرتبہ خود بھی ہے آیت پڑھی ہوگی، آخر کو مسلمان سے، قرآن پڑھا ہی ہوگا، کین اس وقت میں جب اس آ دی کی زبان سے ہے آیت کر یمہی تو اس نے ایک انقلاب ہر پاکردیا، اس وقت اس لمح دل میں آیا کہ میں ڈاکہ ڈالنا اور سارے غلط کام چھوڑتا ہول اور وہیں سے ہے کہتے ہوئے واپس ہوئے کہ ڈالنا اور سارے غلط کام چھوڑتا ہول اور وہیں سے ہے کہتے ہوئے واپس ہوئے کہ

"بلى يارَتِقَدْآن"

اے پروردگار! اب وہ ونت آ گیا۔

اور سارا ڈاکہ چھوڑ دیا۔ پھر اللہ تعالی نے وہ مقام بخشا کہ استے بڑے اولیا

(١) سورة الحديد آيت (١٦).

122

7707

میں سے ہیں کہ آج سارے اولیاء اللہ کاشجرہ ان سے جاملتا ہے۔

کس لمح میں کس آ دمی کی زبان سے نکلی ہوئی کون می بات اثر کر جائے یہ انسان پہلے سے اندازہ نہیں کرسکتا، اس لیے بھی بھی اپنے آپ کوکسی دوسرے کی نصحت سے بے نیاز نہ سمجھیں، کیا معلوم! اللہ تبارک و تعالیٰ کس بات سے اصلاح فرماد س، یہی معاملہ حضرات صحابہ کرام زش تشاہین کا تھا۔

اب دیکھیے کہ حضرت معادیہ بڑائٹی باوجود اونچے درجے پر ہونے کے اپنے ماتحت کو خط لکھ رہے ہیں کہ مجھے کوئی الی بات لکھیے جو آپ نے رسول کریم سرور دو عالم مانٹھ آلیا ہم سے تن ہو۔

## ازول خيزد بردل ريزد

ان کے جواب میں حضرت مغیرہ بن شعبہ رہائی نے بھی یہ تکلف نہیں کیا کہ حضرت! آپ تو مجھ سے بڑے عالم ہیں، آپ کو میں کیا کصوں بلکہ میں زیادہ مختاج ہوں، آپ مجھے کھیے۔ اس قسم کے الفاظ نہیں لکھے، بلکہ یہ سوچا کہ جو میرے علم میں ہے وہ میں بتادیتا ہوں، چنانچہ انہوں نے بھی خط میں لکھ دیا۔ اب سنے کیا حدیث کھی:



حضرت مغیرہ بن شعبہ زلانی نے نبی کریم سل فلکی کم کا جو ارشاد خط میں لکھ کر بھی اوہ تین سطری میں آیا ہے۔ عام طور بھی اوری نہیں ہیں، بلکہ ڈھائی سطروں میں آیا ہے۔ عام طور پر اگر کوئی آ دمی سوچ کہ ایک بڑا آ دمی مجھے کہہ رہا ہے کہ رسول کریم سرور ود

<sup>(</sup>۱) تاريخ دمشق لابن عساكر ٣٨٢/٤٨ وسيسر اعلام النبلاء للذهبي ٤٣٣/٨ طبع الرسالة.



عالم ملاطاتين كا ارشاد مجھ لكھ كر جيجوتو بيا اتنا برا آ دى ہے اس كو چھوٹى سى بات لكھ كركما جيجون؟ كوئى لمبى چوژى تقرير بو، كوئى لمباچوژا وعظ بو، كوئى لمبے چوژے ارشادات ہول، لیکن انہوں نے ڈھائی سطروں میں مخضری بات لکھ کر بھیج دی کہ ہوگئے۔ کیوں؟ اس لیے کہ اعتبار اس کانہیں ہے کہ کتنی کمبی بات کہی جارہی ہے، کتنا وقت لیا جارہا ہے؟ اعتبار اس کا ہے کہ کیا بات کہی جارہی ہے؟ وہ بات مختصر ہی سہی، لیکن نافع ہے تو اس کو انسان پلے باندھ لے ادر اس پرعمل کرے تو اس ی نجات ہوجائے گی، کمی چوڑی تقریروں کی حاجت نہیں، لمبے چوڑے بیانات كى بھى حاجت نہيں، لہذا اگر يوجينے والے كے دل ميں طلب ہو اور كہنے والے کے دل میں اخلاص ہوتو اللہ تعالی ایک جملے سے فائدہ پہنچادیتے ہیں اور اگر (خدا نہ کرے) سننے والے کے دل میں طلب نہ ہو، یا کہنے والے کے دل میں اخلاص نہ ہوتو گھنٹوں تقریر کرتے رہو، ایک کان سے بات داخل ہوجائے گی اور دوسرے کان سے نکل جائے گی، دل پر اثر انداز نہیں ہوگی، لیکن جب اخلاص ہو تو چھوٹی بات بھی کارآ مد ہوجاتی ہے۔



## مخضر حدیث کے ذریعے نفیحت

چنانچ حضرت مغیره بن شعبه رفائلی نے بیر چھوٹی س حدیث بطور نصیحت لکھ کر بھیج دی کہ

نی کریم ملافلایل چھ چیزوں سے منع فرمایا کرتے تھے،مقصد پیرتھا کہ ان کو الرملے باندھ لو گے تو ان شاء اللہ اس سے آب کورسول الله مل اللي كے ارشاد كا سجى طلب پيدا كريں

فائدہ پہنچ جائے گا، وہ چھ چیزیں کیا ہیں جن سے منع فرمایا؟

چ چري

وه چه چیزی سه بین:

١ ـ عَنْ قِيْلَ وَقَالَ

قیل و قال سے اور فضول بحث و مباحثہ سے منع فرماتے

حقے۔

٢ ـ وَإِضَاعَةِ المَالِ

اور مال کوضائع کرنے سے منع فرماتے تھے۔

٣- وَكَثْرَةِ السُّوالِ

اور سوال کی کثرت سے کہ ہر وقت آ دمی سوال ہی کرتا

رے، اس سے منع فرماتے تھے۔

٤ ـ وَعَنْ مَنْع وَهَاتِ

اور اس بات سے منع فرماتے کہ آ دمی دوسروں کو تو دے

نہیں اورخود مانگتا رہے۔

٥- وَعُقُوقِ الْأُمَّهَاتِ

اور ماؤں کی نافرمانی سے منع فرماتے تھے۔

٦- وَعَنْ وَأَدِ الْبَنَات

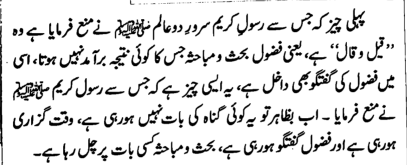
اورار کیول کو زندہ در گور کرنے سے منع فرماتے تھے۔





یہ چھ چیزیں لکھ کر حضرت مغیرہ بن شعبہ رہائٹن نے جمیعیں کہ رسول کریم مان میں اپنے۔ نے ان چیزوں سے منع فرمایا ۔ اب ان چھ چیزوں کی تھوڑی سی تفصیل سن کیجیے۔

## پہلی چیز: فضول بحث ومباحثہ



#### ونت کی قدر کرو

لیکن اس لیے منع فرما یا کہ اللہ جل جلالہ نے ہمیں اور آپ کو جو زندگی عطا فرمائی ہے، اس کا ایک ایک لحہ بڑی عظیم دولت ہے، ایک ایک لحہ اس کا قیمتی ہے، پچھ پتانہیں کب بیزندگی چھن جائے اور کب ختم ہوجائے اور بیاس لیے ملی ہے تاکہ انسان اس زندگی کے اندر اپنی آخرت کی بہتری کا سامان کرے، جس انسان کے اندر ذرا بھی عقل ہوگی وہ اپنی زندگی کے لحات کو اور اس قیمتی دولت کو انسان کے اندر ذرا بھی عقل ہوگی وہ اپنی زندگی کے لحات کو اور اس قیمتی دولت کو اصل مقصد کے حاصل کرنے کے لیے خرج کرے گا اور بے کار اور بے مصرف اصل مقصد کے حاصل کرنے ہے بچائے گا۔ اب فرض کرو کہ اگر کسی نے ایسا کام کرلیا یا وقت کو ایسے کام میں صرف کرلیا جس کا فائدہ نہ دنیا میں ہے نہ دین میں کرایا یا وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بطاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بظاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بظاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بطاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بطاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بطاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بطاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے بھو بطاہر تو لگتا ہے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے لیے کہ کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کے کوئی گناہ کا کام نہیں ہے، لیکن اس وقت کو اگر وہ سمج کی کوئی گناہ کا کام نہیں ہے۔



مرق مرف میں خرچ کرنا تو آخرت کی گننی نیکیاں اور کتنا اجر ولواب جمع کر لیتا۔

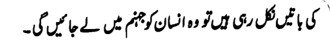
#### ا گویائی عظیم نعمت

ای طرح اللہ جل جلالہ نے ہمیں اور آپ کو گویائی کی قوت عطافر مائی ہے۔
یہ اتنی بڑی نعت ہے کہ ساری عمر انسان سجدے میں پڑا رہے تو بھی اس کا شکر اوا
نہ ہو، ان لوگوں سے پوچھو جو اس گویائی کی قوت سے محروم ہیں، جو بولنا چاہتے
ہیں گر بول نہیں سکتے، اپنے دل کی بات کہنا چاہتے ہیں گر کہنہیں سکتے، ان کے
دل میں جذبات پیدا ہوتے ہیں، ان کے دل میں امنگیں پیدا ہوتی ہیں کہ اپنے
جذبات کے اظہار کے لیے پچھ کہہ دیں، گر کہنے سے محروم ہیں۔ ان سے پوچھو
کہ یہ کتنی بڑی نعمت ہے۔ اللہ تبارک و تعالی نے ہمیں اور آپ کو یہ نعمت عطا
فرمائی ہے، اور یہ نعمت الی ہے کہ انسان اگر اس کو سیح مصرف میں خرج کر ہے تو
فرمائی ہے، اور یہ نعمت الی ہے کہ انسان اگر اس کو سیح مصرف میں خرج کر ہے تو
غلط کام میں خرج کرے، مثلاً گناہ کی بات میں، جھوٹ میں، غیبت میں،
فلط کام میں خرج کرے، مثلاً گناہ کی بات میں، جھوٹ میں، غیبت میں،

''انسان کوجہنم کے اندر اوندھے منہ گرانے والی کوئی چیز اس سے زیاہ سخت نہیں ہے جتنی انسان کی زبان ہے۔ (۱)'' میرزبان سب سے زیادہ انسان کو اوندھے منہ گرائے گی۔ اگر زبان قابو میں نہیں ہے، جموثی بات زبان سے نکل رہی ہے، غیبتیں نکل رہی ہیں، ول آزاری

(۱) سنن الترمذي ۳۶۲/۷ (۲۹۱۶) وقال هذا حديث حسن صحيح والسنن الكبرى للنسائي ۲۱٤/۱۰ (۱۱۳۳۰) طبع الرساله





## خضور ملافظيهم كي نفيحت



حضور اقدى سرور دوعالم ملاظ اليلم، جوبم پر مال باپ سے زياده شفيل اور مربان ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ اگرتم نے اس زبان کوفضول بحث ومباحث میں خرج کرنا شروع کردیا،جس کا نه دنیا میں فائدہ ہے اور نه آخرت میں فائدہ ہے، توتم ایک بڑی دولت کو بلا وجہ ضائع کرنے والے ہوگے۔ کیونکہ جب انسان بحث ومباحة ميں يراے كا تو بھى جھوٹ بھى نكلے كا، غيبت بھى ہوگى، بھى اور بھى با نیں ہوں گی اور نضول باتوں میں لگا ہوگا، تو گناہ میں بھی مبتلا ہوگا اور اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ انسان صحیح مصرف میں زبان استعال کرنے سے محروم ہوتا چلا جائے گا۔ (العياذ بالله) اس ليے قبل وقال اور فضول بحث ومباحثے سے اجتناب كرو\_

#### 🖗 صحابه رضي الله عني اور بزرگان دين كا طرز عمل



حضرات صحابه كرام رثن يداعين ميس حضور اقدس مان فاليلم كي تعليمات كي وجه سے فضول بحث ومباحث كاكوئى تصور نه تفا۔ وہ اس قول ير عامل سے كه "قُلْ خَيراً وَإِلَّا فَاصْمَتْ"(١)

ما تو اچھی بات کہو ورنہ خاموش رہو۔

چنانچہ وہ فضولیات کے اندر پڑتے نہسیں تھے اور ہمارے جو بزرگ اولیاء الله گزرے ہیں، ان کے ہاں جب کوئی اصلاح کرانے کے لیے جاتا تھا تو

(۱) صحيح البخاري ۲۲/۸ (٦١٣٦) وصحيح مسلم ۲۸/۱ (٤٧)-

مواعظعماني

اصلاح کے اندر پہلا قدم یہ ہوتا تھا کہ زبان قابو میں کرو اور فضول بحث ومباحث اصلاح ہے اندر پہلا قدم یہ ہوتا تھا کہ زبان قابو میں کرو اور فضول بحث ومباحث

#### اصلاح کا ایک واقعه

پہلے بھی شاید آپ کو واقعہ سنایا تھا کہ حضرت مرزا مظہر جانِ جانال رہی ہی۔

بڑے درجہ کے اولیاء اللہ میں سے تھے، وہلی میں ان کی بڑی شہرت تھی،

اللہ تعالی نے ان سے دین کا بڑا فیض پھیلا یا، دو طالبِ علم بلخ سے آپ کی شہرت

من کر حاضر ہوئے، حضرت سے بیعت ہونے اور اصلاح کرانے کا ارادہ تھا،

جب حضرت کی منجہ میں پنچے تو نماز کا وقت ہورہا تھا وہ وضو کرنے بیٹھ گئے۔

ایک طالب دوسرے سے کہنے لگا کہ یہ حوض جس سے ہم وضو کررہے ہیں ہے بڑا

ہے یا وہ جو ہمارے بلخ میں ہے؟ تو دوسرے نے کہا کہ وہ بلخ والا بڑا ہے، اس

اب اس موضوع پر دونوں کے درمیان دلائل کا تبادلہ شروع ہوا، ایک کہہ رہا ہے دہ بڑا ہے۔ حضرت مرزا صاحب رالیہ بھی وہیں دفتوں آدی اس طرح بحث وہیں دضو فرمارہ سے، انہوں نے دیکھا کہ یہ دونوں آدی اس طرح بحث کررہے ہیں۔ جب نماز ہوگئ تو یہ حضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت نے سوال کیا کہ'' کیسے آنا ہوا؟'' انہوں نے کہا: ''حضرت! آپ سے اصلای تعلق قائم کرنے اور بیعت ہونے کے لیے حاضر ہوئے ہیں۔'' حضرت نے فرمایا: '' پہلے یہ طے کرلو کہ ہماری معجد کا حوض بڑا ہے یا بلخ کا حوض بڑا ہے۔ یہ مسئلہ طے کرلوتو پھر آگے بات چلے۔'' اب وہ بڑے شرمندہ ہوئے، ایکن حضرت نے فرمایا کہ جب تک بیت کرنا فضول





ہے۔لبذا پہلے اس عرض کو نابو، پیائش کرو اور پھر واپس جا کر اس حوض کو نابو، اس کے بعد فیصلہ کرو کہ یہ بڑا ہے یا وہ بڑا ہے، جب بیام کرلو کے تو پھر تنہیں بعت کریں گے۔

> اور پھر فرمایا کہ تمہاری اس گفتگو سے دو باتیں معلوم ہوئیں، ایک بیا کہ فضول بحث ومیادی کرنے کی عادت ہےجس کا کوئی مصرف نہیں اور دوسری بات مرکہ بات میں تحقیق نہیں، آپ نے ویسے ہی اندازے سے دعویٰ کرلیا کہ یہ بڑا ہے اور آپ نے ویسے ہی اندازہ سے دعویٰ کرلیا کہ وہ بڑا ہے، تحقیق کی نے کی نہیں، تو معلوم ہوا کہ زبان سے بات کرنے میں تحقیق نہیں اور فضول بحث و مباحثے کی عادت ہے، اس کی موجودگی میں اگر آپ کو کچھ ذکر واذ کار بتاؤل گاتو م المحالي المحالي المحالي المحادث المح کہ ایک مرتبہ تہمیں سبق مل جائے کہ اس کا کیا تیجہ ہوتا ہے۔ لہذا واپس جاؤ اور یمائش کرنے کے بعد پھرواپس آنا توبات چلے گی۔



## آج کل کی پیری مریدی

اب آج کل تو پیری مریدی یہ ہوگئ ہے کہ کچھ اذکار بتادیے اور کچھ وظائف بتادیے اور خواب کی تعبیر بتادی اور سے بتادیا کہ فلال مقصد کے لیے سے پڑھواور فلاں مقصد کے لیے یہ پڑھو، یہ پیری مریدی ہوگئ۔ حالانکہ پیری مریدی کا اصل مقصدتھا ''اصلاح نفس''۔اب ان کوساری عمر کے لیے الی نصیحت ہوگئ كهاب آئده كسى نضول بحث مين نبيل يؤيل كـ ارب بهائى! اگريه پتانجى چل جائے کہ یہ بڑا ہے یا وہ بڑا ہے تو کیا حاصل؟ دنیا میں کیا فائدہ ہوا؟ اور آخرت میں کیا فائدہ؟ اس کیے یہ چیز انسان کوخواہ مخواہ وقت ضائع کرنے کی

مواكظ عماني

#### زہیں بحث ومباحث

بعض اوقات یہ بحث و مباحثہ ذہب کے نام پر اور دین کے نام پر ہوتا ہے، الیہ ہوتا ہے، الیہ سولات جو نہ قبر میں پوجھے جائیں گے، نہ حشر میں اور نہ نشر میں، نہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں اس کی باز پرس ہوگی، اس کے او پر لمبی چوڑی بحث چل رہی ہو دقت برباد مورہ ہے اور مناظرے ہورہ ہیں اور اس کے نتیج میں اِدھر کا بھی وقت برباد ہورہا ہے۔ یہ بحث اور بھی زیادہ خطرناک ہورہا ہے۔ اور ادھر کا بھی وقت برباد ہورہا ہے۔ یہ بحث اور بھی زیادہ خطرناک ہے۔ حضرت امام مالک رائی فرماتے ہیں:

''إِنَّ المَرَاءَيَدُهَبِ بِنُوْرِ الْعِلْمِ ''(۱) يه بحث ومباحث علم كنوركوزاكل كرديتا ب،علم كانورخم كرديتا بــ

# فالتوعقل وال

ا كبر الله آبادى مرحوم جو طنزيه شاعر بين ليكن بعض اوقات بڑے حكيمانه اشعار كهددية بين \_ وه كہتے بين \_

مذہبی بحث میں نے کی ہی نہیں فالتو عقل مجھ میں تھی ہی نہیں مطلب بیہ ہے کہ فضول بحث ومہاجٹے کا کام وہ کریے جس کے پاس فالتو

(۱) فتحالباري لابن حجر ۲۹۳/۱۳ ي

Jill.

عقل ہو اور فالتوعقل مجھ میں تھی ہی نہیں۔ جس مسلے کا سوال نہ قبر میں ، وگا ، نہ حشر میں ، نہ نشر میں ، نہ اللہ تہارک و تعالیٰ بھی پوچیں گے اور اس کے بارے میں لمبی چوڑی بخیس کررہ ہیں ، اس کے اندر وقت کو ضائع کررہ ہیں ، اس کے اندر وقت کو ضائع کررہ ہیں ، اس کے اندر وقت کو ضائع کررہ ہیں ، اس کے اندر یہ قال کا ہے اور فضول بحث ومباحث ہے منع فرمایا ہے اور افسوں یہ ہے کہ ہمارے معاشرے کے اندر یہ فضول بحث و مباحث بے انتہا پھیل گیا ہے ، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ جو دین کے فضول بحثوں کے اندر پڑے ہیں ، تاریخی بحثوں کے اندر جتلا ہیں ۔ مثلا اب فضول بحثوں کے اندر براے ہیں ، تاریخی بحثوں کے اندر جتلا ہیں ۔ مثلا اب نیس میں بحث ہورہی ہے کہ یزید کی مغفرت ہوگی یا نہیں ہوگی ؟ وہ فاس تھا کہ نہیں تھا؟ بھائی! تم سے کوئی قبر میں اس کے بارے میں پوچھے گا؟ یا تم سے لوچھ کر اللہ تعالیٰ اس کی مغفرت کریں گے؟ یا تمہارے اوپر اس کے اعمال کی دیمہ داری عائد ہوتی ہوگی یا نہیں ہوگی؟ وہ کہ اس کی مغفرت ہوگی یا نہیں ہوگی؟ یا تمہارے اوپر اس کے اعمال کی مغفرت ہوگی یا نہیں ہوگی؟

## یزید کے فست کے بارے میں سوال کا جواب

میرے والدِ ماجد را الله ہے کی نے ایک مرتبہ سوال کیا کہ حضرت! یزید فاسق تھا یا نہیں تھا؟ والد صاحب را لله نے فرما یا کہ بھائی میں کیا جواب دول کہ فاسق تھا یا نہیں تھا؟ محصتو اپنے بارے میں فکر ہے کہ پتائمیں میں فاسق ہول یا نہیں، مجھتو اپنی فکر ہے کہ پتائمیں میرا کیا انجام ہونا ہے، دوسرول کے بارے میں مجھے کیا فکر جواللہ تھا کی کے پاس جا بھے ہیں۔ قرآن کریم کا ارشاد ہے:

میں مجھے کیا فکر جواللہ تھا کی کے پاس جا بھے ہیں۔ قرآن کریم کا ارشاد ہے:

تِلْكَ أُمَّةٌ قَدُ خَدَتُ اللهَا مَا كُسَبَتُ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ الْ

وَ لاَ تُسْئِلُوْنَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُوْنَ ۞ (١)

یہ امت ہے جو گزرگیٰ، ان کے اعمال ان کے ساتھ تہارے اعمال تمہارے ساتھ، ان کے اعمال کے بارے میں تم سے سوال نہیں کیا جائے گا۔

بہر حال! کیوں اس بحث کے اندر پڑ کر اپنا وقت بھی ضائع کرتے ہواور دوسروں کا وقت بھی ضائع کرتے ہواور دوسروں کا وقت بھی ضائع کرتے ہو کہ کس کی مغفرت ہوگی اور کس کی نہیں ہوگ؟ اس قتم کے بے شار مسائل ہمارے معاشرے کے اندر کثرت سے بھیلے ہوئے ہیں اور اس پر قبل و قال ہورہی ہے، بحثیں ہورہی ہیں، مناظرے ہورہے ہیں، کتابیں کھی جارہی ہیں، وقت برباد ہورہا ہے۔ نبی کریم سرور دوعالم سائنٹھیا ہے نہی کریم سرور دوعالم سائنٹھیا ہے نہی کریم سرور دوعالم سائنٹھیا ہے۔ نہی کریم سرور دوعالم سائنٹھیا ہے۔ یہ نفسول کی بحثوں سے منع فرمایا ہے۔

## 🐑 سوالات کی کثرت سے ممانعت

دوسرا لفظ بھی اس کے ساتھ ہے وہ ہے''و کشرۃ السوال'' سوالوں کی کشرت سے منع فرمایا ۔ جس آ دمی کو اس بات کی فکرنہیں ہوتی کہ جوکام کی بات ہے وہ کرے اور فضول باتوں سے اجتناب کرے، اس کے ول میں سوالات بہت پیدا ہوتے ہیں اور وہ کثرت سے سوال کرتا رہتا ہے۔ سوال وہ کروجس کا تعلق تمہاری عملی زندگی سے ہے۔ سوال وہ کروجس کے بارے میں سہبیں یہ معلوم کرنا ہے کہ بیہ طلال ہے یا حرام؟ جائز ہے یا ناجائز؟ بیہ کام کروں یا نہ کروں؟ باتی ماضی کے بارے میں سوالات اور دوسری فضول باتوں کے بارے میں سوالات کا کہ کہیں ہوتھ کے بارے میں سوالات کا کہی میں سوالات کا کہیں ہوتھ کی بارے میں سوالات کا کہیں سوالات کا کہی میں سوالات کا کہی میں سوالات کا کہی میں سوالات کا کہیں ہوتھ کی بارے میں سوالات کی کے بارے کا کروں کے کہیں سوالات کا کہیں سوالات کا کہی میں سوالات کی بارے کا کروں کے کہیں سوالات کی کروں کو کروں کے کہیں سوالات کی کروں کے کروں کے کروں کے کروں کے کروں کو کروں کے ک

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (١٣٤).



مي طلب پيداكري

#### احکام کی حکمتوں کے بارے میں سوالات

میں یہاں خاص طور پر دو باتوں کی طرف اشارہ کرنا چاہتا ہوں، جو ہمارے معاشرے میں بہت زیادہ پھیلی ہوئی ہیں۔ ایک بیکہ دین کے احکام کی حکتوں کے بارے میں لوگ بکشرت سوالات کرتے ہیں کہ فلاں چیز حرام کیوں ہے؟ فلاں چیز منع کیوں ہے؟ ہمارے معاشرے میں بیسوالات بہت پھیل گئے ہیں۔ حالانکہ صحابہ کرام رش شیاتی کی معاشرے میں بیسوالات برحو گئو تو یہ نظر آئے گا کہ حضور مالی اللہ ہے صحابہ کرام رش شیاتی میں موالات کرتے تھے، لیکن اس میں ''کیوں' کا لفظ کہیں نہیں ملے گا۔حضور اکرم مرور دو عالم مالی فیل ہیں اس میں ''کیوں' کا لفظ کہیں نہیں ملے گا۔حضور اکرم مرور دو عالم مالی فیل ہیں ہیں ہیں ہیں تو کیوں کررہے ہیں یہ کیوں کررہے ہیں یہ کیوں کررہے ہیں؟

#### ايك مثال

اب آپ کو ایک مثال دیتا ہوں۔ وہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سود حرام کیا،
یعنی قرضہ دے کر اس کے او پر زیادہ چیے لینا سود ہے۔ قرآن نے اس کو حرام
کہا اور کہا کہ جو یہ نہ چھوڑے وہ اللہ اور اس کے رسول مل طائی ہے کہ کی طرف سے
اعلان جنگ س لے۔ (۱) اتنی زبروست وعید بیان فرمائی۔ اس کے بارے میں تو
محابہ کرام وی ایک یہ سوال کیے کرتے کہ یہ کیوں حرام ہے؟ کہاں تک کہ بعد
میں جب حضور اقدس مل طائی ہے کہ اس سود کی حرمت کی طرف لے جانے والے
میں جب حضور اقدس مل طائی ہے اس سود کی حرمت کی طرف لے جانے والے
میں جب حضور اقدس مل طائی ہے۔ مثلاً ایک بات یہ حرام کی کہ اگر کوئی محض گندم کو گندم

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آيت (۲۷۹)..

ے ہے رہا ہے تو چاہ ایک طرف گندم اعلیٰ درجے کا ہواور دوسری طرف معمولی درجے کا ہوت ہیں دونوں کا برابر ہونا ضروری ہے، اگر اعلیٰ درجے کا گندم دوسیر ہو اور دونوں کو ایک دوسرے کے ذریعے مواور ادنیٰ درجے کا گندم چار سیر ہو اور دونوں کو ایک دوسرے کے ذریعے فروخت کیا جائے تو اس کو بھی آپ نے حرام اور ناجائز فرمایا یا مثلاً اچھی مجور ایک سیر اور خراب مجور دوسیر اگر آپس میں بچی جائیں تو فرمایا کہ بی بھی حرام ایک سیر اور خراب مجور دوسیر اگر آپس میں بچی جائیں تو فرمایا کہ بی بھی حرام

اب بظاہر توعقل میں یہ بات نہیں آئی کہ جب ایک اچھے درجے کا گذم ہے تو اس کی قیمت بھی زیادہ ہے، اس کا فائدہ بھی زیادہ ہے اور جوادنی درجے کا گذم ہے اس کی قیمت بھی کم ہے اور اس کا فائدہ بھی کم ہے تو اگر ادنی درجے کا گذم ہے اس کی قیمت بھی کم ہے اور اس کا فائدہ بھی کم ہے تو اگر ادنی درجے کا ایک سیر ملا کر فروخت کیا جائے تو اس میں کیا خرابی ہے؟ لیکن جب بی کریم سرور دوعالم ساٹھ ایج نے فرمادیا کہ گذم کی تھے جب گذم ہے ہوگی تو برابر برابر ہونا چاہے، چاہے اعلی درجے کا ہویا ادنی درجے کا ہو، کی ایک صحابی (ڈوائٹوز) نے آپ ساٹھ ایک ہے اور بیادنی ہے۔ وجہ یہ تھی کہ لفظ ''کوں'' ایک صحابی (ڈوائٹوز) نے آپ ساٹھ ایک ہے اور بیادنی ہے۔ وجہ یہ تھی کہ لفظ ''کوں'' کا سوال صحابہ کرام دی انہیں اللہ تعالی پر اور کی سوال صحابہ کرام دی انہیں اللہ تعالی پر اور کی سروردوعالم ساٹھ ایک ہے ہاں نہیں تھا، اس لیے کہ انہیں اللہ تعالی پر اور نے کہ کریم سروردوعالم ساٹھ ایک ہے ہو برق ہے، ہمیں حکمت کے پیچے نے کہ ہماری سمجھ میں آئے تو برق ہے، نہیں حکمت کے پیچے بی درتے کی حاجت نہیں، جب ہمیں کہ دیا کہ حرام ہے تو حرام ہے۔

یہ تھا صحابہ کرام رفض میں کا طریقہ۔ آج سب سے زیادہ ''کول'' کا سے اسے عرض کررہا ہوں، یہ کی کے سامنے عرض موال ہے۔ آج جو گندم کی بات میں عرض کررہا ہوں، یہ کی کے سامنے عرض

(۱) صحيح مسلم ۱۲۱۱ (۱۵۸۸)-





ر کے دیکھ لو، وہ چھوٹتے ہی یہ کہے گا'' کیوں؟ یہ کیوں ناجائز ہے؟'' سب سے يبلے اس كا سوال يبى ہوگا اور اسے تو چھوڑ دو، آج كل جو قرض والا اصل سود ہے اس کے بارے میں لوگ کہتے ہیں کہ بیر حرام کیوں ہے؟

بہرحال! کثرت سوال ایک بڑی باری ہے۔ احکام شریعہ کے بارے میں بیسوال کرنا کہ بد کیوں ہے؟ بیسوال ٹھیک نہیں۔ البتہ اگر کوئی شخص ویسے بی ابنی زیادتی اطمینان کے لیے پوچھ تو چلو گوارا ہے، کیکن اب تو با قاعدہ اس لیے یوچھا جاتا ہے کہ اگر ہماری سمجھ میں اس کی وجہ آگئ توحرام سمجھیں گے اگر نہیں آئی توحرام نہیں سمجھیں گے۔ اللہ بجائے بیہ بات انسان کوبعض اوقات کفر تک لے جاتی ہے۔ اللہ تعالی ہرمسلمان کومحفوظ رکھے۔ آمین۔ کشرت سوال میں ایک پہلویہ ہے۔



دوسرا پہلو یہ ہے کہ ایس چیزوں کے بارے میں سوال کرنا جن کا انسان کے عقیدے سے ما اس کی عملی زندگی سے کوئی تعلق نہیں، یا ایسے ہی فضول سوالات جیسے رسوال کہ پزید کی مغفرت ہوگی پانہیں؟ جنگ میں کون باطل پرتھا اورکون حق برتھا؟ یا تاریخی واقعات کی تفصیلات بوچھنا اور ان کے اندر جھگڑا کرنا یا ایسے عقائد کے بارے میں سوالات کرنا جو بنیادی عقائد نہیں ہیں، جن کے بارے میں حشر نشر کے اندر کوئی سوال نہیں ہونا ہے، پیشیک نہیں۔ بلکہ ان کے بارے میں سوالات کرنے کے بجائے جو تمہاری عملی زندگی کے معاملات ہیں، حرام وحلال کے، جائز و ناجائز کے، ان کے بارے میں سوال کرو اور ان کے اندر بھی جوسوالات ضروری ہیں، ان کے اندر اینے آپ کومحدود رکھو۔حضرات صحابه کرام فی الله مصور اقدس ملافلیل کی خدمت میں حاضر ہوتے تو سوال بہت

# مَوْعِطِعُمَاني الله بجارم

م کیا کرتے تھے، جتی بات نبی کریم ملا الیہ ہے من لی، اس پر عمل کرتے تھے، سوال کم کرتے تھے، کیان سوال جو کرتے تھے وہ عملی زندگی سے متعلق کرتے سے دول کم کرتے تھے۔ اللہ تبارک و تعالی ہم سب کو دین کی صحیح سمجھ عطا فرمائے اور ان باتوں پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔

وَآخِمُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِين



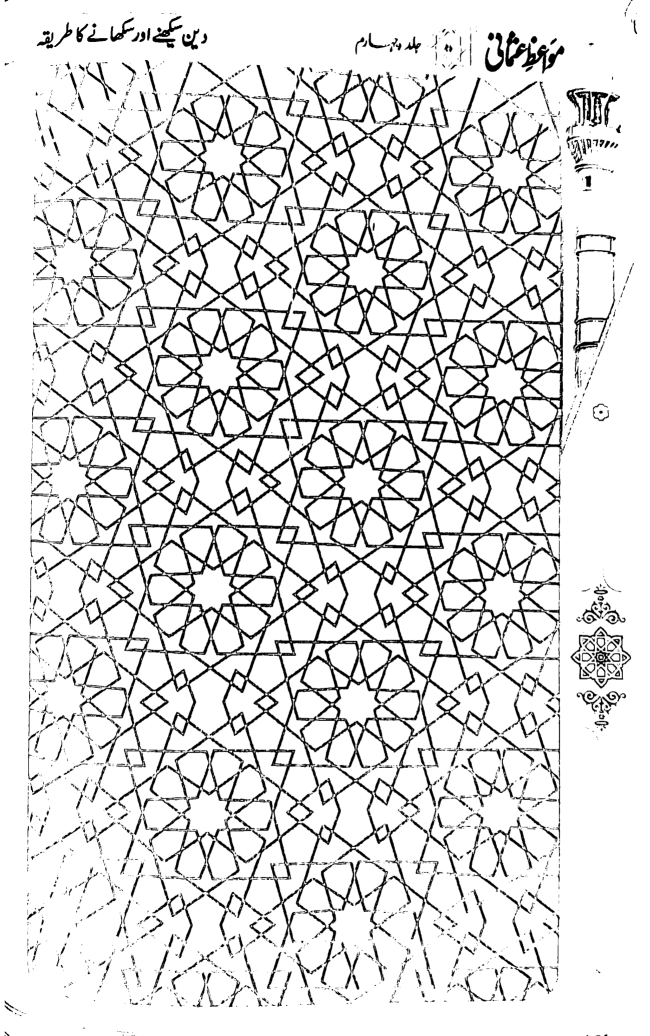
با المالة المواقع عمال

دین سیخے اور سکھانے کا طریقتہ



دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ

(اصلاحی خطبات ج۱ص ۱۳۱)



المدين موافظ عمان



#### برالنه ارَمَا ارَخِيم

## 🔮 دین سکھنے اور سکھانے کا طریقہ



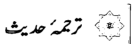
اَلْحَدُكُ بِللهِ نَحْمَكُ لَا وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِيُ لَا وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُ وَرِاَنُفُسِنَا وَمِنْ سَيِّمَاتِ اعْمَلِكُ مَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُ وَرِاَنُفُسِنَا وَمِنْ سَيِّمَاتِ اعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلامُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَقْدِيلهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَقْدِيلهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَا اللهُ وَحُدَهُ لا شَهِيئِكُ لَهُ وَنَشْهَدُ انَّ سَيِّكَنَا وَسَنَكَنَا وَنَبِيَّنَا لا شَهْدُ وَمَنَ لا شَهْدِينَا وَسَنَكَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولانَا مُحَبَّدًا عَبْدُ لا وَرَسُولُهُ، صَلَّى الله تعالى وَمَولانَا مُحَبَّدًا عَبْدُ لا وَرَسُولُهُ، صَلَّى الله تعالى عَلَيْهِ وَعَلى الله وَمَالَكُ وَسَلَّم تَسْلِيمًا عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْعَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيمًا كَثِيرًاكُونُ وَسَلَّم تَسْلِيمًا كَثِيرًاكُونُ وَسَلَّم تَسْلِيمًا كَثِيرًاكُونُ وَسَلَّم تَسْلِيمًا

"عَنْ أَبِىٰ قِلَابَةَ قَالَ حَذَثَنَا مَالِكُ رضى الله تعالىٰ عنه قَالَ أَتَيْنَا النَّبِى ﷺ وَنَحْنُ شَبَبَةُ مُتَقَارِبُوْنَ فَأَقَمْنَا عِنْدَه عِشْرِيْنَ يومًا وليلةً وَكَانَ رَسُولُ الله ﷺ رَحِيْمًا رَفِيقًا, فَلَمَا ظَنَ أَنَّا قَدِ اشْتَهَيْنَا الله ﷺ رَحِيْمًا رَفِيقًا, فَلَمَا ظَنَ أَنَّا قَدِ اشْتَهَيْنَا



أهْلَنا, سَأَلَنَا عَمَّنُ تَرَكَنَا بَعْدَنَا فَأَخْبَرْنَاهُ فَقَالَ: «ازجِعْوَ إلى أهْلِيْكُم فَأَقِيْمُوا فِيهِمْ وَعَلِّمْوْهُم ومَرُوْهُمْ، وَصَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمْوْنِي أُصَلِّي، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلُوةُ فَلُيُؤَذِّنُ لَكُمْ أَحَدُكُم وَلْيَؤُمَّكُمْ أَكْبُرُكُمْ ""(۱)



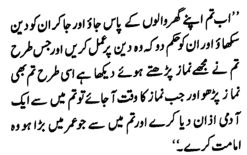




(۱) صحیح البخاری ۱۲۸/(۱۳۱)۔

177

بلديهام المناع المواقع المناع



یہ ہدایات دے کر پھرآپ سانھالیا نے ہمیں رخصت فرمادیا۔

#### 🕸 دین سکھنے کا طریقہ ہے صحبت

یہ ایک طویل حدیث ہے۔ اس میں ہمارے لیے ہدایت کے متعدد سبق ہیں۔ سب سے پہلی بات جو حضرت مالک بن حویرث زائش نے بیان فرمائی، وہ یہ کہ ہم ہی کریم مانطالیہ کی خدمت میں آئے اور ہم نو جوان سے اور تقریباً میں دن حضور اقدس الطالیہ کی خدمت میں رہے۔ در حقیقت دین سکھنے کا بہی طریقہ تھا۔ اس زمانے میں نہ کوئی با قاعدہ مدرسہ تھا اور نہ کوئی یو نیورٹی تھی، نہ کوئی کا کہ تھا اور نہ کتا ہیں تھیں۔ بس دین سکھنے کا بہطریقہ تھا کہ جس کو دین سکھنا ہوتا کالی تھا اور نہ کتا ہیں تھیں۔ بس دین سکھنے کا بہطریقہ تھا کہ جس کو دین سکھنا ہوتا وہ حضور اقدس سالطالیہ کی صحبت میں آجاتا اور آگر آپ کو دیکھتا کہ آپ کی طرح زندگی گزار رہے ہیں؟ صحبے لے کر شام تک آپ کے کیا معمولات طرح زندگی گزار رہے ہیں؟ صحبے لے کر شام تک آپ کے کیا معمولات بہر والوں کے ساتھ آپ کا رویہ کیسا ہے؟ آپ گھر میں کس طرح رہتے ہیں؟ بیسب چیزیں اپنی آ تھوں سے دیکھ کی بہر والوں کے ساتھ آپ کی سیرت طیبہ کو معلوم کرتے اور اس سے ان کو دین کی سیرت طیبہ کو معلوم کرتے اور اس سے ان کو دین کی سیرت طیبہ کو معلوم کرتے اور اس سے ان کو دین کے کھی میں آتا۔



سابها

# "محبت" كا مطلب

اللہ تعالیٰ نے دین سکھنے کا جو اصل طریقہ مقرر فرمایا ہے، وہ یہی صحبت
ہے۔ اس لیے کہ کتاب اور مدرسہ سے دین سکھنا تو ان لوگوں کے لیے ہے جو
پر ہے لکھے ہوں اور پھر تنہا کتاب سے پورا دین بھی حاصل نہیں ہوسکتا۔ اللہ تعالیٰ
نے انسان کی فطرت الی بنائی ہے کہ صرف کتاب پڑھ لینے سے اس کو کوئی علم
و ہنر نہیں آتا۔ دنیا کا کوئی علم صرف کتاب کے ذریعے حاصل نہیں ہوسکتا، بلکہ علم
و ہنر سکھنے کے لیے صحبت کی ضرورت ہوتی ہے۔ ''صحبت' کا مطلب یہ ہے کہ کی
جانے والے کے پاس کچھ دن رہنا اور اس کے طرزِ عمل کا مشاہدہ کرنا، اس کا نام
صحبت ہے اور یہی صحبت انسان کو کوئی علم و ہنر اور کوئی فن سکھاتی ہے۔ مثلاً اگر کی
کوڈاکٹر بننا ہے تو اس کو کسی ڈاکٹر کی صحبت میں رہنا ہوگا۔ اگر کسی کو انجینئر بننا ہے
تو اس کو کسی انجینئر (Engineer) کی صحبت میں رہنا ہوگا۔ یہاں تک کہ اگر کسی
کو کھانا پکانا سکھنا ہے تو اس کو بھی کچھ وقت باور چی کی صحبت میں گزارنا ہوگا اور
اس سے سکھنا پڑے گا۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے دین کا معاملہ رکھا ہے کہ یہ دین
صحبت کے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔



#### 🕏 صحابہ رین سیما؟

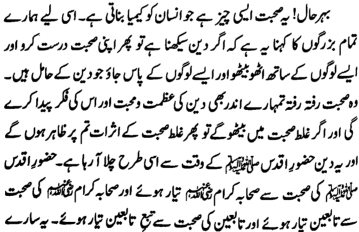
ای وجہ سے اللہ تعالی نے جب بھی کوئی آسانی کتاب دنیا میں بھیجی تو اس کے ساتھ ایک رسول ضرور بھیجا، ورنہ اگر اللہ تعالی چاہتے تو براہ راست کتاب نازل فرمادیے، لیکن براہ راست کتاب نازل کرنے کے بجائے ہمیشہ کسی رسول اور پنیمبر کے ذریعے کتاب بھیجی تا کہ وہ رسول اور پنیمبر اس کتاب پرعمل کرنے کا



طریقہ لوگوں کو بتائے اور اس رسول کی صحبت اور اس کی زندگی کے طرزِ عمل ہے لوگ يوسيكيس كه اس كتاب پركس طرح عمل كيا جاتا ہے؟ حضرات صحابہ فكأنكه سے بوچھے کہ انہوں نے کس بونیورٹی میں تعلیم پائی؟ وہ حضرات کون سے مررے سے فارغ التحصیل سے؟ انہوں نے کون سی کتابیں پڑھی تھیں؟ صحح بات یہ ہے کہ ان کے لیے نہ تو ظاہری طور پر کوئی مدرسہ تھا، نہ ہی ان کے لیے کوئی یہ ہوں سے ایک مقابِ تعلیم تھا، نہ کتابیں تھیں، لیکن ایک صحابی کے طرزِ ایک ایک محابی کے طرزِ ایک عمل ير ہزار مدرسے اور ہزار كتابيں قربان ہيں، اس ليے كه اس صحابي نے نبي كريم مالط اليلم كي صحبت الهائي اور صحبت كے نتیج میں حضور اقدس مالط اليلم كي ایک ایک ادا کو دیکھا اور پھراس ادا کواپنی زندگی میں اپنانے کی کوشش کی اور اس طرح وه صحالی بن گئے۔







دین کا سلسلہ اس وقت سے لے کرآج تک ای طرح چلا آرہا ہے۔



#### دوسلسلے

میرے والدِ ماجد حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب را الله معارف القرآن میں لکھتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالی نے انسان کی ہدایت کے لیے دوسلسلے جاری فرمائے ہیں: ایک کتاب اللہ کا سلسلہ اور دوسرا رجال اللہ کا سلسلہ۔ ایک اللہ ک کتاب اللہ کا سلسلہ کے آ دی۔ یعنی اللہ تعالی نے ایسے رجال پیدا فرمائے ہیں جو اس کتاب پر عمل کا نمونہ ہیں۔ لہذا اگر کوئی شخص دونوں سلسلوں کو لے کر چلے تو اس وقت دین کی حقیقت سمجھ میں آتی ہے، لیکن اگر صرف کتاب لے کر بیٹے جائے اور رجال اللہ سے غافل ہوجائے تو بھی گراہی میں مبتلا ہوسکتا ہے اور اگر نا رجال اللہ کی طرف دیکھے اور کتاب اللہ سے غافل ہوجائے تو بھی گراہی میں مبتلا ہوسکتا ہے اور اگراب اللہ سے خافل ہوجائے تو بھی گراہی میں مبتلا ہوسکتا ہے اور اگراب اللہ کی طرف دیکھے اور کتاب اللہ سے غافل ہوجائے تو بھی گراہی میں مبتلا ہوسکتا ہے۔ ایس مبتلا ہوسکتا ہے۔ لہذا دونوں چیزوں کوساتھ لے کر چلنے کی ضرورت ہے۔

ای کے ہارے بزرگوں نے فرمایا کہ اس وقت دین کو حاصل کرنے اور اس پڑمل کرنے کا آسان طریقہ یہ ہے کہ آ دی اہل اللہ کی صحبت اختیار کرے اور اور ایسے لوگوں کی صحبت اختیار کرے جو اللہ تعالیٰ کے دین کی سمجھ رکھتے ہیں اور دین پر ممل پیرا ہیں، جو محض جتی صحبت اختیار کرے گا وہ اتنا ہی دین کے اندر ترقی کرے گا۔ بہرحال! یہ حضرات صحابہ کرام انگاللہ چوں کہ نبی کریم مالٹالیکی ترقی کرے گا۔ بہرحال! یہ حضرات ہیں دن نکال کر حضور اقدی مالٹالیکی کی خدمت میں دہ اور ان ہیں دنوں میں دین کی جو بنیادی تعلیمات تھیں وہ خدمت میں دہ اور ان ہیں دنوں میں دین کی جو بنیادی تعلیمات تھیں وہ حاصل کرلیں، دین کا طریقہ سکھ لیا اور حضور اقدی مالٹالیکی کی صحبت سے حاصل کرلیں، دین کا طریقہ سکھ لیا اور حضور اقدی مالٹالیکی کی صحبت سے فیض یاب ہوگئے۔

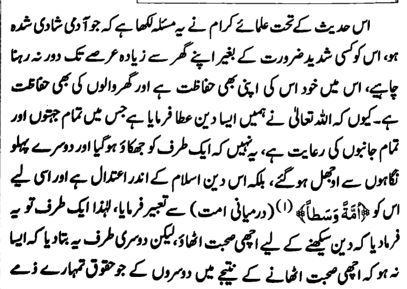




## اپنے چھوٹوں کا خیال

پھر خود ہی حضورِ اقدس سال اللہ کے دل میں یہ خیال آیا کہ یہ نوجوان لوگ ہیں، یہ اپنے گھر بار چھوڑ کر آئے ہیں، اس لیے ان کو اپنے گھر والوں کی یاد آتی ہوگی اور ان کو اپنے گھر والوں سے ملنے کی خواہش ہوگی، تو خود ہی حضورِ اقدس سرورِ دو عالم سال اللہ ہے ان سے پوچھا کہ تم اپنے گھر میں کس کس کو چھوڑ کر آئے ہو؟ ان میں سے بچھ ایسے نوجوان سے جو نے شادی شدہ سے۔ جب ان میں سے بچھ ایسے نوجوان سے جو نے شادی شدہ سے۔ جب انہوں نے بتایا کہ فلال فلال کو چھوڑ کر آئے ہیں تو آپ نے ان سے فرمایا کہ ابتی این میں جاؤ۔

#### گھرسے دوررہنے کا اصول





(۱) سورة البقرة آيت (۱٤٣) ـ

ہیں وہ پامال ہونے لگیں، بلکہ دونوں باتوں کی رعایت کرنی چاہیے۔ چنانچہ ان حضرات سے فرمایا کہ ہیں دن تک یہاں قیام کرلیا اور ضروری باتیں تم نے ان ایام کے اندر کیے لیں، ابتمہارے ذمے تمہارے گھروالوں کے حقوق ہیں اور خود تمہارے اپنے حقوق ہیں، اس لیے تم اپنے گھروں کو والیس جاؤ۔

#### وسرے حقوق کی ادائیگی کی طرف توجہ

اب آپ غور کریں کہ انہوں نے بیس دن میں دین کی تمام تفصیلات تو حاصل نہیں کرلی ہوں گی اور نہ ہی دین کا ساراعلم سیکھا ہوگا، اگر حضورِ اقدس مان اللہ اللہ علیہ علیہ تو ان سے فرمادیتے کہ ابھی اور قربانی دو اور مزید کچھ دن یہاں رہوتا کہ تنہیں دین کی ساری تفصیلات معلوم ہوجا نمیں، لیکن حضورِ اقدس مان اللہ ان کو جب یہ دیکھا کہ انہوں نے دین کی ضروری باتیں سیکھ کی ہیں، اب ان کو دوسرے حقوق کی ادائیگی کے لیے بھیجنا جا ہیں۔

# 🚱 اتناعلم سیصنا فرضِ عین ہے

یہاں یہ بات بھی سمجھ لین چاہیے کہ دین کے علم کی دوشمیں ہیں۔ پہلی قشم
یہ ہے کہ دین کا اتناعلم سیکھنا جو انسان کو اپنے فرائض اور واجبات اوا کرنے کے
لیے ضروری ہے، مثلاً یہ کہ نماز کیے پڑھی جاتی ہے؟ نمازوں میں رکعتوں کی
تعداد کتی ہے؟ نماز میں کتنے فرائض اور واجبات ہیں؟ روزہ کیے رکھا جاتا ہے
اور کس وقت فرض ہوتا ہے؟ زکوۃ کب فرض ہوتی ہے اور کتنی مقدار میں کن افراو
کو ادا کی جاتی ہے؟ اور جج کب فرض ہوتا ہے؟ اور یہ کہ کون می چیز طال ہے اور
کون می چیز حرام ہے؟ مثلاً جھوٹ بولنا حرام ہے، غیبت کرنا حرام ہے، شراب



پینا حرام ہے، خزیر کھانا حرام ہے، یہ طلال وحرام کی بنیادی موثی موثی باتیں کی المیں کے خریر کھانا حرام ہے، یہ طلال وحرام کی بنیادی موثی موثی باتیں کے خرائض کے دریعے انسان اپنے فرائض و واجبات ادا کر سکے اور حرام سے اپنے آپ کو بچاس کے، ہرمسلمان مرد وعورت کے دے فرض میں ہے۔ یہ جو حدیث شریف میں آیا ہے کہ

"طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةُ عَلَىٰ كُلِّ مُسْلِمٍ"(١)

لین علم کا طلب کرنا ہرمسلمان (مرد وعورت) کے ذیے فرض ہے۔ اس سے مرادیبی علم ہے۔

اتناعلم حاصل کرنے کے لیے جتی بھی قربانی دینی پڑے قربانی وے۔ مثلاً والدین کو چھوڑ نا پڑے تو والدین کو چھوڑ نا پڑے تو چھوڑ نا پڑے تو چھوڑ نا پڑے تو چھوڑ نا پڑے تو چھوڑ ہے، اس لیے کہ اتناعلم حاصل کرنا فرض ہے، اگر کوئی بیعلم حاصل کرنے سے روکے، مثلاً ماں باپ روکیں، بیوی روکے، یا بیوی کو شوہر روکے تو ان کی بات ماننا جائز نہیں۔

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ج اص ۲۱۴ (۲۲٤) طبع دار الجيل ومسند البزار ج ۱۳ص ۲۵۰ (۲۷۶٦) طبع مكتبة العلوم والحكم. والحديث ذكره السخاوى فى "المقاصد الحسنه" ص ٤٤٠ رقم ٢٠٠ طبع دارالكتاب العربي - وقال: ابن ماجه في سننه وابن عبد البر في العلم له ، من حديث حفص بن سليمان ، عن كثير بن شنظير عن عمد بن سيرين ، عن انس ، مرفوعًا به ... وحفص ضعيف جدا ، بل اتهمه بعضهم بالكذب والوضع ، وقيل عن احد: انه صالح ، ولكن له شابد عند ابن شايين في "الافراد" ، ورويناه في "ثاني السمعونيات" من حديث موسى بن داود ، حدثنا حاد بن سلمة ، عن قتادة ، عن انس ، به ، وقال ابن شاهين : انه غريب ، قلت: رجاله ثقات ، بل يروى عن نحوعشرين تابعياعن انس ... الخ-

# الما يعلم فرض كفايه ب

علم کی دوسری قسم یہ ہے کہ آ دی علم دین کی با قاعدہ پوری تفصیلات حاصل کرے اور با قاعدہ عالم ہے۔ یہ ہرانسان کے ذھے فرضِ عین نہیں ہے، بلکہ بیعلم فرضِ کفایہ ہے۔ اگر پچھ لوگ عالم بن جائیں تو باقی لوگوں کا فریضہ بھی ادا ہوجاتا ہے۔ مثلاً ایک بستی میں ایک عالم ہے اور دین کی تمام ضروریات کے لیے کافی ہے، تو ایک آ دی کے عالم بن جانے سے باقی لوگوں کا فریضہ بھی ساقط ہوجائے گا اور اگر کوئی بڑی بستی ہو یا شہر ہوتو اس کے لیے جتنے علماء کی ضرورت ہو اس ضرورت کے مطابق استے لوگ عالم بن جائیں تو باتی لوگوں کا فریضہ ساقط ہوجائے گا۔

#### وین کی باتیں گھروالوں کوسکھاؤ

بہرحال! جب حضورِ اقدس النظائیۃ نے یہ محسوں کیا کہ ان حضرات نے فرضِ عین کے بقدر جوعلم تھا وہ بیں دن میں حاصل کرلیا ہے اور اب ان کو مزید یہاں روکنے میں یہ اندیشہ ہے کہ ان کے گھروالوں کی حق تلفی نہ ہو، لہذا آپ نے ان حضرات سے فرمایا کہ اب اپنے گھروں کو واپس جاؤ، لیکن ساتھ ہی یہ تنبیہ بھی فرمادی کہ بیہ نہ ہو کہ گھروالوں کے پاس جاکر خفلت کے ساتھ زندگ گزارنا شروع کردو، بلکہ آپ نے فرمایا کہ جو کچھتم نے یہاں رہ کرعلم حاصل کیا اور جو پچھ دین کی باتیں یہاں سیصی وہ باتیں اپنے گھروالوں کو جاکر سکھاؤ۔ اس اور جو پچھ دین کی باتیں یہاں سیکھیں وہ باتیں اپنے گھروالوں کو جاکر سکھاؤ۔ اس کے ناتیں سیکھتا ہے اپنی سکھانا جن کے ذریعے وہ جی معنوں میں مسلمان بن سکھانا جن کے ذریعے وہ جی معنوں میں مسلمان بن سکھانا جن کے ذریعے وہ جی معنوں میں مسلمان بن سکھانا دین کی باتیں سے باتیں یہ تعلیم دینا بھی





برمسلمان کے ذمے فرضِ عین ہے اور یہ ایسا ہی فرص ہے جیسے نماز پڑھنا فرض ہے، جیسے رمضان میں روزے رکھنا فرض ہے۔ زکوۃ ادا کرنا اور جج ادا کرنا فرض ہے۔ بیکام جتنے ضروری ہیں اتنا ہی گھروالوں کو دین سکھانا بھی ضروری ہے۔

#### 🕷 اولا د کی طرف سے غفلت



مارے معاشرے میں اس بارے میں بڑی کوتابی یائی جاتی ہے۔ اچھے خاصے يرم هے لكھے مجھ دار اور بظاہر دين دار لوگ بھي اپني اولاد كو دين تعليم دين كى فكرنبيل كرتے، اولادكونة توقر آن كريم صحح طريقے سے پڑھنا آتا ہے، ندان كو نمازوں کا صحیح طریقہ آتا ہے اور نہ ہی ان کو دین کی بنیادی معلومات حاصل ہیں۔ دنیاوی تعلیم اعلی درج کی حاصل کرنے کے باوجود ان کو بیر پتانہیں ہوتا کہ فرض، سنت میں کیا فرق ہوتا ہے؟ لہذا اولاد کو دین سکھانے کا اتنا ہی اہتمام کرنا جاہے جتنا خود نماز پڑھنے کا اہتمام کرتے ہیں اور آگے آپ مانظ ایج نے فرمایا کہ گھر جاکر گھروالوں کو محم دو، یعنی ان کو دین کی باتوں کا اور فرائض پر عمل کرنے کا محم وو۔

#### المرح نماز پڑھنی ہے

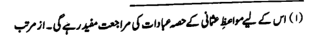
كر فرمايا: "صَلُّوا كَمَارَ أيتموني أَصَلِّي" يعنى ايخ وطن جاكر اى طرح نماز پڑھنا جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے ویکھا ہے۔ اب یہ دیکھیے کہ آپ نے ان سے صرف بینیس فرمایا کہ نماز پڑھتے رہنا، بلکہ بیفرمایا كه نماز اس طرح يوهنا جس طرح تم نے مجھے يوھتے ہوئے ويكھا ہے۔ يعني بيہ فمار دین کا ستون ہے، اس لیے اس کو شیک اسی طرح بجالانے کی کوشش کرنی چاہیے جس طرح حضور نی کریم ملافاتین سے ثابت اور معقول ہے۔ یہ سلسلہ بھی

موعظعماني

ہمارے معاشرے میں بڑی توجہ کا طالب ہے۔ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے بہت ہے لوگ نماز پڑھتے تو ہیں، لیکن وہ پڑھنا ایما ہوتا ہے جیسے سر سے ایک بوجھ اتاردیا، نہ اس کی فکر کہ قیام صحح ہوا یا نہیں؟ رکوع صحح ہوا یا نہیں؟ سجدہ صحح ہوا یا نہیں اور یہ ارکان سنت کے مطابق ادا ہوئے یا نہیں؟ بس جلدی جلدی نماز پڑھ کر فارغ ہوگئے اور سر سے فریف اتار دیا۔ حالا تکہ حضورِ اقدس مان اللہ یہ نہیں کہ "صَلَوْ اکْمَارَ أَیتمونی أَصَلَی "یعنی جس طرح مجھے نماز پڑھے ہوئے دیکھا ہے ای طرح نماز پڑھو۔

#### 🐑 نمازسنت کے مطابق پڑھے

دیکھے! اگر نماز سنت کے مطابق اس طرح پردھی جائے جس طرح نبی کریم مرور دو عالم ماہ فالی است ہے تو اس میں کوئی زیادہ وقت خرج نبیں ہوتا، نہ ہی زیادہ محنت گئی ہے، بلکہ اتنا ہی وقت صرف ہوگا اور اتن ہی محنت خرج ہوگا جتنی کہ اس طریقے سے پر ضے میں گئی ہے جس طریقے سے ہم پر صحت ہیں، لیکن اگر تھوڑا سا دھیان اور تو جہ کرئی جائے کہ جو نماز میں پڑھ رہا ہوں وہ سنت کے مطابق ہوجائے، تو اس تو جہ کے نتیج میں وہی نماز سنت کے نور سے منور ہوجائے گا اور گا اور خفلت سے اپنے طریقے سے پڑھتے رہو گے تو فریضہ تو اوا ہوجائے گا اور نماز چھوڑنے کا گناہ بھی نہ ہوگا، لیکن سنت کا جو نور ہے جو اس کی برکت ہے اور اس کے جو فوائد ہیں وہ حاصل نہ ہوں گے۔ ایک مرتبہ میں نے ای مجلس میں تفصیل سے بی عرض کیا تھا کہ سنت کے مطابق کس طرح نماز پڑھی جاتی ہے، وہ بیان قلم بند ہوکر شائع ہو چکا ہے، جس کا نام" نمازیں سنت کے مطابق برھی جاتی ہے، وہ بیان قلم بند ہوکر شائع ہو چکا ہے، جس کا نام" نمازیں سنت کے مطابق پڑھئے ''') ہے،





یہ ایک چھوٹا سا رسالہ ہے اور عام طور پر لوگ نما زمیں جو غلطیاں کرتے ہیں اس
میں اس کی نشان دہی کردی ہے۔ آپ اس رسالے کو پڑھیں اور پھر اپنی نماز کا
جائزہ لیں اور یہ دیکھیں کہ جس طریقے سے آپ نماز پڑھتے ہیں، اس میں اور جو
طریقہ اس رسالے میں لکھا ہے اس میں کیا فرق ہے؟ آپ اندازہ لگا ئیں گے
کہ اس رسالے کے مطابق نماز پڑھنے میں کوئی زیادہ وقت خرچ نہیں ہوگا، زیادہ
منت نہیں گے گی، لیکن سنت کا نور حاصل ہوجائے گا لہذا ہر مسلمان کو اس کی فکر
کرنی چاہیے۔

#### حضرت مفتی اعظم رایطیه کا نماز کی درسی کا خیال

میرے والد ماجد حضرت مولانامفتی محد شفیع صاحب رایسید کی ترای (۸۳)



مال کی عمر میں وفات ہوئی۔ بچپن سے دین ہی پڑھنا شروع کیا، ساری عمر دین ہی کی تعلیم دی اور فقو ہے لکھے، یہاں تک کہ ہندوستان میں دارالعلوم دیوبی کے مفتی اعظم قرار پائے۔ پھر جب پاکستان تشریف لائے تو یہاں پر بھی درمفتی اعظم "کے لقب سے مشہور ہوئے اور بلا مبالغہ لاکھوں فقوں کے جواب زبانی اور تحریری دیے اور ساری عمر پڑھنے پڑھانے میں گزاری۔ ایک مرتبہ فرمانے گئے کہ میری ساری عمر فقہ پڑھنے پڑھانے میں گزری، لیکن اب بھی فرمانے گئے کہ میری ساری عمر فقہ پڑھنے پڑھانے میں گزری، لیکن اب بھی اسلامی اوقات نماز پڑھتے ہوئے ایسی صورت حال پیدا ہوجاتی ہے کہ بھھ میں نہیں کمن اوقات نماز پڑھتے ہوئے ایسی صورت حال پیدا ہوجاتی ہے کہ بھھ میں نہیں گئی کہ اس کی کروں، چنا نچ نماز پڑھنے کے بعد کتاب دیکھ کریے بتا لگا تا ہوں کہ میری نماز درست ہوئی یانہیں؟ لیکن میں لوگوں کو دیکھتا ہوں کہ کسی کے ول

میں سے خیال ہی پیدانہیں ہوتا کہ نماز درست ہوئی یا نہیں؟ بس پڑھ کی اورسنت

کے مطابق ہونے مانہ ہونے کا خیال تو معت دور کی مات ہے۔



 $\odot$ 

101

# مُنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

نمازی صفوں میں روزانہ یہ منظر نظر آتا ہے کہ لوگ آرام سے بالکل بے پروا ہوکر نماز میں کھڑے ہوئے سر کھجا رہے ہیں یا دونوں ہاتھ چرے پر پھیر رہے ہیں۔ یاد رکھے! اس طرح اگر دونوں ہاتھ سے کوئی کام لیا اور اس حالت میں اتنا وقت گزرگیا جتی دیر میں تین مرتبہ ''سبحان رہی الاعلی'' کی تیج پڑھی جاسکے تو بس نماز ٹوٹ گئ، فاسد ہوگئ، فریضہ ہی ادا نہ ہوا،لیکن لوگوں کو اس کی کوئی پرواہ نہیں۔ بعض اوقات دونوں ہاتھوں سے کپڑے درست کررہے ہیں، حالانکہ اس طرح کررہے ہیں، حالانکہ اس طرح کرنے میں زیادہ وقت لگ جائے تونماز ہی فاسد ہوجاتی ہے۔

یاد رکھے! نماز میں ایسی بیئت اختیار کرنا جس سے دیکھنے والا یہ سمجھ کہ شاید بینماز نہیں پڑھ رہا ہے تو ایسی بیئت سے نماز فاسد ہوجاتی ہے اور اگر کوئی گفت نماز میں ایک ہاتھ سے کام کرے اس کے بارے میں فقہائے کرام نے بید مسئلہ لکھا ہے کہ اگر کوئی مخص ایک رکن میں مسلسل تین مرتبہ ایک ہاتھ سے کوئی کام کرے کہ دیکھنے والا اسے نماز میں نہ سمجھے تو نماز فاسد ہوجائے گی۔ اس طرح سجدہ کرتے وقت پیشانی تو زمین پر کی ہوئی ہے لیکن دونوں پاؤں زمین طرح سجدہ کرتے وقت بیشانی تو زمین پر کی ہوئی ہے لیکن دونوں پاؤں زمین اور ذراسی دیر کے لیے بھی زمین پر نہ کئے تو سجدہ ادا انہ ہوا اور جب سجدہ ادا نہ ہوا تو جب سجدہ ادا نہ ہوا تو جب سجدہ ادا

(۱) طاحظه بوالفتاوى الهنديه ١٠٢/١ الباب السابع فيها يفسد الصلاة/النوع الثانى فى الافعال المفسدة للصلاة طبع دار الكفر



#### صرف نیت کی درستی کافی نہیں



یہ چند باتیں مثال کے طور پر عرض کردیں۔ ان کی طرف توجہ اور دھیان نہیں اور ان کی اصلاح اور درستی کی فکر نہیں، بلکہ ان کی طرف سے غفلت ہے، وقت بھی خرچ کر رہے ہیں، نماز بھی پڑھ رہے ہیں،لیکن اس کو سچ طریقے ہے ادا کرنے کی فکرنہیں، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ کری کرائی محنت اکارت جارہی ہے اور ات وبرحال ہے کہ اگر کسی کو بتایا جائے کہ بھائی! نماز میں ایس حرکت نہیں کرنی واسے، تو ایک ٹکاسا جواب ہر شخص کو یاد ہے، بس وہ جواب دے دیا جاتا ہے، وہ مرك "انما الاعمال بالنيات" يرايها جواب ب جو مرجكه جاكرفث موجاتا ہے\_ لین جاری نیت تو درست ہے اور الله میال نیت کو د کھنے والے ہیں۔

ارے بھائی! اگر نیت ہی کافی تھی تو بیرسب تکلف کرنے کی کیا ضرورت تھی، بس گھر میں بیٹھ کر نیت کر لیتے کہ ہم اللہ میاں کی نماز پڑھ رہے ہیں، بس نماز ادا ہوجاتی۔ ارب بھائی! نیت کے مطابق عمل بھی تو چاہیے،مثلاً آپ نے سے نیت تو کرلی که میں لا ہور حار ہا ہوں اور کوئٹہ والی گاڑی میں بیٹھ گئے تو کیا خالی سہ نیت کرنے ہے کہ میں لاہور جارہا ہوں کیاتم لاہور پہنی جاؤگے؟ ای طرح اگر نیت کرلی که میں نماز پڑھ رہا ہوں،لیکن نماز پڑھنے کاصیح طریقہ اختیار نہیں کیا،تو تنها نیت کرنے سے نماز کس طرح درست ہوگی؟ جب تک وہ طریقہ اختیار نہ کیا ہو جو جناب رسول اللہ مل اللہ اللہ علیہ نے بیان فرمایا ہے۔ ای طرح آب نے ان نوجوانوں کو رخصت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اس طرح نماز پر موجس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کوسنت کے مطابق نماز پڑھنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

# اذان کی اہمیت

پھرآپ نے ان سے فرمایا:

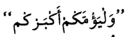
''فِاذَاحَضَرَتِ الصَّلُوةُ فَلُيؤَ ذِنْ لَكُمْ أَحَدُكُم'' این جب نماز كا وقت آجائے توتم میں سے ایک فخص

پیاذان دینا مسنون ہے۔ اگر بالفرض کوئی شخص مسجد میں نماز نہیں پڑھ رہا ہے بلکہ جنگل یا صحراء میں نماز پڑھ رہا ہے تو اس وقت بھی سنت سے کہ اذان دے۔ یہاں تک کہ اگر اکیلا ہے تب بھی حکم یہ ہے کہ اذان دے کر نماز یڑھے۔ کیوں کہ اذان اللہ کے دین کا ایک شعار اور علامت ہے، اس لیے ہر نماز کے وقت اذان کا حکم ہے۔ بعض علائے کرام سے سوال کیا گیا کہ جنگل اور صحراء میں اذان دینے سے کیا فائدہ ہے؟ جب کہ سی اور انسان کے سننے اور سن كرنماز كے ليے آنے كى كوئى اميرنبيس يا مثلاً غيرمسلموں كا علاقد ہے تو چراذان ویے ہے کیا فاکدہ؟ اس لیے کہ اذان کی آوازس کرکون نماز کے لیے آئے گا؟ تو علائے کرام نے جواب میں فرمایا کہ اللہ تعالی کی مخلوق بے شار ہیں، ہوسکتا ہے کہ انسان اس اذان کی آواز کو نہ شیل لیکن ہوسکتا ہے کہ جنات اذان کی آواز س کر آ جائیں یا ملائکہ آ جائیں اور وہ تمہاری نماز میں شریک ہوجائیں-ببرحال! حكم يدب كدنماز سے يہلے اذان دو، جائے تنها بى ہو-

> الشيار برے کوامام بنائيں پھرآ ب مانفالیے نے ان سے فرمایا کہ



#### بدرام مواطعاني



لیعنی تم میں سے جو مخص عمر میں بڑا ہو وہ امامت کرے۔

اصل محم یہ ہے کہ اگر جماعت کے وقت بہت سے لوگ موجود ہیں تو ان میں جو شخص علم میں زیادہ ہو، اس کو امامت کے لیے آگے کرنا چاہیے،لیکن یہاں پر چونکہ علم کے اعتبار سے یہ حضرات برابر سے، سب اسمے حضور میں ایکی خدمت میں آئے سے جوعلم ایک نے سیکھا وہی علم دوسرے نے بھی سیکھا اور محم یہ ہے کہ جب علم میں سب برابر ہوں تو پھر جو شخص عمر میں بڑا ہواس کو آگے کرنا چاہیے۔ یہ اللہ تعالی نے بڑے آ دی کا ایک اعزاز رکھا ہے کہ جس کو اللہ تعالی نے عمر میں بڑا بانا یا ہے، چھوٹوں کو چاہیے کہ اس کو اپنا بڑا مانیں اور بڑا مان کر اس کو آگے کریں۔

#### 🧓 بڑے کو بڑائی دینا اسلامی ادب ہے

حدیث شریف میں آتا ہے کہ حضورِ اقد س مل النظائی کے زمانے میں خیر، جو یہود یوں کی بستی تھی، وہاں پر ایک مسلمان کو یہود یوں نے قبل کردیا تھا، جن صاحب کوئل کیا گیا تھا ان کے ایک بھائی سے جو اس مقول کے ولی سے، وارث سے، وہ بھائی اپنے چھا کو لے کر حضورِ اقد س مل النظائی کے پاس یہ بتانے کے لیے آئے کہ ہمارا بھائی قبل کردیا گیا، اب اس کا بدلہ لینے کا کیا طریقہ ہونا چاہے۔ چونکہ یہ جو بھائی سے یہ رشتہ کے اعتبار سے مقول کے زیادہ قریبی سے اور دوسرے چھا سے۔ یہ دونوں حضورِ اقدس مل النظائی کی خدمت میں پنچے اور مقول کے بھائی نے حضورِ اقدس مل النظائی کی خدمت میں پنچے اور مقول کے بھائی نے حضورِ اقدس مل النظائی میں سے مقول کے بھائی سے حضورِ اقدس مل النظائی کی خدمت میں کے اعتبار کے بھائی سے حضورِ اقدس مل النظائی کی خدمت میں کہتے اور مقول کے بھائی سے حضورِ اقدس مل النظائی کی خدمت میں کہتے اور مقول کے بھائی سے خرمایا کہ مقتول کے بھائی سے خرمایا کہ



''کَتِبرِ الکُنبرَ ''<sup>(1)</sup> **بڑے کو بڑائی دو۔** 

الیعنی جب ایک برا تمہارے ساتھ موجود ہے تو پھر تمہیں گفتگو کا آغاز نہ کرنا چاہیے، بلکہ تمہیں اپنے چھا کو کہنا چاہیے کہ گفتگو کا آغاز وہ کریں، پھر جب ضرورت ہوتو تم بھی درمیان میں گفتگو کرلینا، لیکن بڑے کو بڑائی دو۔

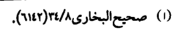
یہ بھی اسلامی آ داب کا ایک تقاضا ہے کہ جو عمر میں بڑا ہواس کو آگے کیا جائے۔ اگرچہ اس کو دوسری کوئی فضیلت حاصل نہیں ہے، صرف بڑی عمر ہونے کی فضیلت حاصل ہے، تو اس کا بھی ادب اور لحاظ کیا جائے اور اس کو آگے رکھا جائے، نہ کہ چھوٹا آگے بڑھنے کی کوشش کرے۔ اس لیے آپ نے ان نوجوانوں سے فرمایا کہ جب نماز کا وقت آ جائے تو تم میں جو عمر میں بڑا ہواس کو امام بنادو۔ اس لیے کہ امامت کا منصب ایسے آ دمی کو دینا چاہیے جوسب میں علم کے اعتبار سے فائق ہو۔ اللہ تعالی ہمیں ان باتوں پرعمل کرنے کی ہمت اور تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وَآخِمُ دَعُوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ









 $\widehat{\cdot}$ 

Ciepsón Communication of the second of the s

مرخری محقیق ضروری ہے



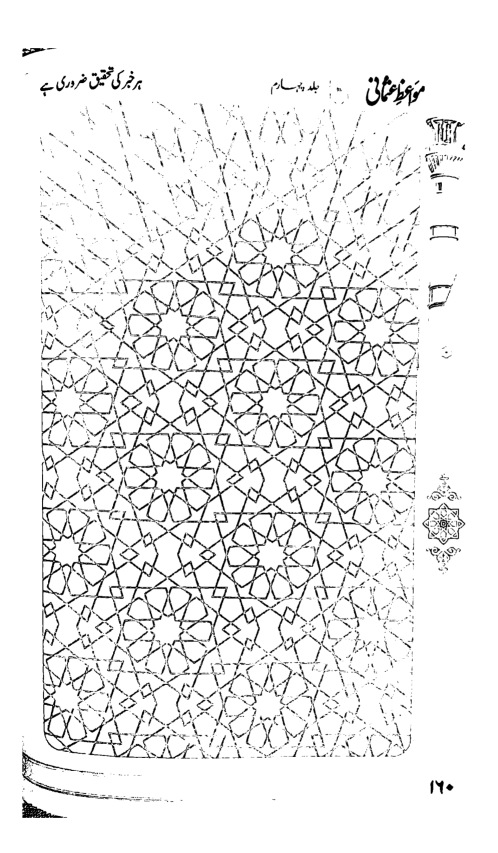






ہر خبر کی تحقیق کرنا ضروری ہے

(اصلاحی خطبات ج۱۱ ص ۲۲۸)



مواونون مواونون الله



#### بالضائع الزخم

# ہر خبر کی تحقیق کرنا ضروری ہے



ٱلْحَمْدُ بِاللهِ نَحْمَدُ لا وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِي لا وَنُومِن بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ ٱلْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَّهُدِهِ اللَّهُ فَلَامُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْيِلْهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ أَنْ لَّاإِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَهِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانًا مُحَبَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ، صَلَّى الله تعالى عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيْهَا گثِيرَاكثِيْرًا،

أمابعد!

فَأَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بسنيم الله الرّغين الرّحينيم يَا يُهَا الْإِينَ إِمَنُوْ النَّ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوْ النَّ



مواعظ عماني

تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَٰدِمِيْنَ ۞ (١)

تهيدوترجمه

بزرگانِ محترم و برادرانِ عزیز! "سورة الحجرات" کی تفییر کا بیان کئی جمعول سے چل رہا ہے، جس میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہماری معاشر تی زندگی سے متعلق بڑی اہم ہدایات عطا فرمائی ہیں، ای سورت کی ایک آیت ابھی میں نے آپ کے سامنے تلاوت کی، اس آیت کا ترجمہ یہ ہے کہ

اے ایمان والو! اگر کوئی گناہ گار تمہارے پاس کوئی خبر لے کر آئے تو تم ذرا ہوشیاری سے کام لو، (یعنی برشخص کی ہر بات پر اعتماد کر کے کوئی کارروائی نہ کرو، ہوشیاری سے کام لینے کا مطلب یہ ہے کہ اس کی تحقیق کرو کہ یہ خبر واقعی سچی ہے یا نہیں؟) اگر تم ایما نہیں کرو گے تو ہوسکتا ہے کہ نادانی میں کچھ لوگوں کوتم نقصان پہنچا دو اور بعد میں تمہیں اپنے فعل پر ندامت اور شرمساری ہو (کہ ہم نے یہ کیا کردیا)۔



یہ آیت کریمہ کا ترجمہ ہے، اس آیت میں اللہ تعالی نے تمام مسلمانوں کو ہے۔ یہ ہدایت کردی ہے کہ وہ ہر سی سنائی بات پر بھروسہ کرکے کوئی کارروائی نہ کیا کرے، بلکہ جو خبر ملے جب تک اس خبر کی پوری تحقیق نہ ہوجائے اور جب تک

(۱) سورة الحجرات آيت (٦).

145

واطعاني

وہ خرصی ثابت نہ ہوجائے اس وقت تک اس خبر کی بنیاد پر نہ کوئی بات کہنا جائز ہے اور نہ اس کی بنیاد پر کوئی کارروائی کرنا جائز ہے۔

# ایت کا شانِ نزول کا شانِ نزول

روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ آیتِ کریمہ ایک فاص واقعہ کے پسِ منظر میں نازل ہوئی تھی، جس کو اصطلاح میں ''شانِ نزول'' کہا جاتا ہے، واقعہ یہ تقا کہ عرب میں ایک قبیلہ ''بومصطلق'' کے نام سے آباد تھا، بنومصطلق کے مردار حارث بن ضرار جن کی بیٹی جویریہ بنت حارث رہا تھا امہات المؤسنین میں سے ہیں، وہ خود اپنا واقعہ بیان فرماتے ہیں کہ میں حضور سال تھا ہے ہی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے بھے اسلام کی دعوت دی اور زکوۃ ادا کرنے کا تھم دیا، میں فاصر ہوا تو آپ میا ور زکوۃ ادا کرنے کا تھم دیا، میں اپنی قوم میں واپس جاکر ان کو بھی اسلام کی اور اداء زکوۃ کی دعوت دوں گا، جو لوگ میری بات مان لیس کے اور زکوۃ ادا کریں گے، ان کی زکوۃ جمع کرلوں گا، آپ فلاں مہینے کی فلاں تاریخ تک اپنا کوئی قاصد بھیج دیں تا کہ زکوۃ کی جورقم میرے یاس جمع ہوجائے وہ ان کے سپردکردوں۔

# قاصد کے استقبال کے لیے بستی سے باہر نکلنا

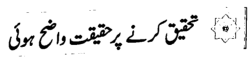
حسب وعدہ جب حضرت حارث بن ضرار رہی نی نے ایمان لانے والوں کی ذرگی ق جمع کر لی اور وہ مہینہ اور تاریخ جو قاصد سجنے کے لیے طے ہوئی تھی گزرگی اور آپ کا کوئی قاصد نہ پہنچا تو حضرت حارث رہائند کو یہ خطرہ پیدا ہوا کہ شاید حضور مل فاللہ ہم سے کسی بات پر ناراض ہیں، ورنہ یہ ممکن نہیں تھا کہ آپ

وعدے کے مطابق اپنا آدی نہ جیجے، حضرت حارث فائٹھ نے اس خطرہ کا ذکر اسلام قبول کرنے والوں کے سرداروں سے کیا اور ارادہ کیا کہ بیہ سب حضور اقدس سرور دوعالم مانٹھا کیا کی خدمت میں حاضر ہوجا عیں۔ بعض روایات میں بیہ بھی آتا ہے کہ قبیلہ ''بنو المصطلق'' کے لوگوں کو بیہ معلوم تھا کہ فلاں تاریخ کو حضور مانٹھا کیا ہے کہ قبیلہ ''بنو المصطلق'' کے لوگوں کو بیہ معلوم تھا کہ فلاں تاریخ کو میہ حضرات تعظیما بستی سے حضور مانٹھا کیا گا اس لیے اس تاریخ کو بیہ حضرات تعظیما بستی سے باہر نکلے کہ قاصد کا استقبال کریں۔

#### حضرت وليد بن عقبه رضائفهٔ كا واپس جانا

دوسری طرف یہ واقعہ ہوا کہ آنحضرت مان اللہ آنے مقررہ تاریخ پر حضرت ولید بن عقبہ والئی کو اپنا قاصد بنا کر زکو ہ وصول کرنے کے لیے بھیج دیا تھا، مگر حضرت ولید بن عقبہ والئی کو راستے میں خیال آیا کہ اس قبیلے کے لوگوں سے میری پرانی وضی ہے، کہیں ایبا نہ ہو کہ یہ لوگ بھے آل کر ڈالیں، چونکہ وہ لوگ ان کے استقبال کے لیے بتی سے باہر بھی لکلے تھے، اس لیے حضرت ولید بن عقبہ والئی کو اور زیادہ یقین ہوگیا کہ یہ لوگ شاید پرانی وشمنی کی وجہ سے مجھے قبل کرنے آئے ہیں، چنانچہ آپ راستے ہی سے واپس ہو گئے اور حضور اقدس مان ایکی ہے جاکم کہا کہ ان لوگوں نے زکو ہ دسینے سے انکار کردیا اور میرے قبل کا ارادہ کیا، جاکم کہا کہ ان لوگوں نے زکو ہ دسینے سے انکار کردیا اور میرے قبل کا ارادہ کیا، اس لیے میں واپس جلاآیا۔





حضور اقدس مفاطی کو بیان کر غصه آیا اور آپ نے مجاہدین کا ایک انگر معضرت خالد بن ولید و الله کی سرکردگی میں رواند کیا، ادھر سے مجاہدین کا انگر رواند

ہوا ادھر حضرت حادث بن ضرار رہائن، اینے ساتھیوں کے ساتھ حضور اقدس مان اللہ اللہ کی خدمت میں حاضری کے لیے روانہ ہوئے، جب آ منا سامنا ہوا تو حضرت حارث رخائن نے یو چھا کہ آپ لوگ ہمارے او پر کیوں چ طائی کرنے آئے ہو؟ اس لیے کہ حضور مل افغ ایل سے اماری بات یہ ہوئی تھی کہتم میں سے کوئی شخص زکا ہ وصول کرنے کے لیے آئے گا۔لشکر والوں نے جواب دیا کہ زکوۃ وصول کرنے کے لیے ایک شخص آیا تھا لیکن آپ لوگوں نے اس پر حملہ کرنے کے لیے لشکر اکٹھا کرلیا۔ بنوالمصطلق کے لوگوں نے جواب دیا کہ جارے یاس کوئی آ دی نہیں آیا اور نہ ہم نے لشکر اکٹھاکیا، بلکہ ہم لوگ اس خیال میں ستھے کہ حضور اقدس سرور دو عالم من فلي الله كا قاصد آن والاب، الله الله بم لوك روزانه استقبال كرنے كے ارادے سے باہر نكل كرجع بوجاتے تھے، تب حقيقت حال كھلى اور پھر حضرت خالد بن وليد رفائني نے واپس آ كر حضورِ اقدس مان خلايم كوسارا واقعه سایا کہ بی غلط فہی ہوئی تھی، جس کی وجہ سے بیرسارا قصہ ہوا۔ اس موقع پر بیر آیت نازل ہوئی۔(۱)

#### سی سنائی بات پریقین نہیں کرنا چاہیے



اس آیت میں اللہ تعالی نے فرما دیا کہ اے ایمان والو! جب تمہارے پاس کوئی غیر ذمہ دار آ دی کوئی خبر لے کر آئے تو پہلے اس کی تحقیق کرو، تحقیق کے بغيراس خبر كى بنياد يركوني كارروائي نه كرو-اس واقع ميس سارى غلط فنبى جو پيدا مولی، اس کی وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ حضرت ولید بن عقبہ بنائی کوکسی نے آ کر بتادیا

مواغطِعْمانی

ہوگا کہ بیاوگتم سے اونے کے لیے یہاں جمع ہوئے ہیں، اس لیے وہ راستے ہی سے واپس آگئے، اس پر بیآیت نازل ہوئی، جس میں ہمیشہ کے لیے مسلمانوں کو بیہ ہدایت دے دی کہ ایبا نہ ہو کہ جو بات کس سے س لی، بس اس پر یقین کرلیا اور اس بات کو آگے چاتا کردیا اور اس خبر کی بنیاد پر کوئی کاروائی شروع کردی، ایبا کرنا حرام ہے۔

#### 🚽 🍪 افواہ کھیلانا حرام ہے

اس کو آج کل کی اصطلاح میں ''انواہ سازی'' کہتے ہیں، یعنی افواہیں کھیلانا۔افسوس یہ ہے کہ ہمارے معاشرے میں یہ برائی اس طرح کھیل گئ ہے کہ ''الامان والحفظ'' کسی بات کو آ گے نقل کرنے میں، بیان کرنے میں احتیاط اور حقیق کا کوئی سوال ہی باتی نہیں رہا، بس کوئی اڑتی ہوئی بات کان میں پڑگئ، اس کو فور آ آ گے چل کردیا۔ خاص طور پر اگر کسی سے مخالفت ہو، کسی سے دشمنی ہو، کسی سے سیاسی یا خربی مخالفت ہو، کا ذاتی مخالفت ہو تو اگر اس کے بارے میں ذرای بھی کہیں سے کان میں کوئی بھنک پڑ جائے گی، تو اس پریقین کرکے میں ذرای بھی کہیں سے کان میں کوئی بھنک پڑ جائے گی، تو اس پریقین کرکے لوگوں کے اندراس کو پھیلانا شروع کردیں گے۔

#### لوگوں کے اندراس کو پھیلانا شروع کر آج کل کی سیاست

آج کل سیاست کے میدان میں جو گندگی ہے، اس گندی سیاست میں بیہ صورت حال ہورہی ہے کہ اگر سیاست میں ہمارا کوئی مدر مقابل ہے تواس کے بارے میں افواہ گھڑنا اور اس کو بغیر تحقیق کے آگے چاتا کردینا، اس کا آج کل عام رواج ہورہا ہے، مثلاً میر کوفلاں شخص نے استے لا کھروپے لے کر اپناضمیر بیچا

ہے، بغیر تحقیق کے الزام عائد کردیا، یاد رکھے! کوئی شخص کتنا ہی برا کیوں نہ ہو، لیکن اس پر جھوٹا الزام عائد کرنے کا کوئی جواز نہیں، شرعاً ایسا کرنا حرام ہے۔

#### ا المام الما

ایک مجلس میں حضرت ابن سیرین رائیٹیہ تشریف فرما تھے، کی شخص نے اس مجلس میں جاج بن یوسف ایک ظالم حکران کے طور پرمشہور ہے، کہا جاتا ہے کہ اس نے سیکٹروں بڑے بڑے علاء کو آل کیا۔ کی شخص نے اس مجلس میں جاج بن یوسف پر الزام عائد کیا کہ اس نے یہ کیا تھا، حضرت ابن سیرین رائیٹیہ نے فرمایا کہ سوچ سمجھ کر بات کرو، یہ مت سمجھنا کہ اگر جاج بن یوسف نظالم و جابر ہے تو اس کی غیبت کرنا طلال ہوگیا یا اس بر بہتان باندھنا طلال ہوگیا، اگر اللہ تعالی جاج بن یوسف سے سینکٹروں انسانوں کے خون کا بدلہ لے گاجو آس کی گردن پر ہیں تو تم سے بھی اس کا بدلہ لے گاجو تم نے اس کے بارے میں جموٹی بات کہی۔ یہ مت سمجھنا کہ اگر وہ ظالم ہے تو جو چاہوالزام تراثی کرتے ہیں ہو، تہمارے لیے ہو طال نہیں۔ (۱)

# 

بہرحال! کی بھی شخص کے بارے میں کوئی بات بغیر تحقیق کے کہدویتا یہ اتن بڑی باری ہے جس سے پورے معاشرے میں بگاڑ اور فساو پھیلیا ہے،

(۱) الرسالة القشيرية ٢٩١/١ طبع دار المعارف القاهرة، وإحياء علوم الدين ١٦١٦/٩ طبع دار الشعب.

دشنیاں جنم لیت ہیں، عداوتیں پیدا ہوتی ہیں۔ اس لیے قرآنِ کریم ہے کہدرہا ہے کہ جب بھی تمہیں کوئی خبر لیے تو پہلے اس خبر کی تحقیق کراو، ایک حدیث شریف میں حضورِ اقدی سان اللہ ہے اسٹاد فرمایا کہ

"كَفْى بِالسَمْرُءِ كَذِبِآ أَنْ يُتَحَدِّثَ بِكُلِّ مَاسَمِعَ"(١)

یعنی انسان کے جھوٹا ہونے کے لیے یہ بات کافی ہے کہ جو بات سے اس کوآگے بیان کرنا شروع کردے۔ لہذا جوآ دمی ہرتی سنائی بات کو بغیر تحقیق کے آگے بیان کرنے لگے تو وہ بھی جھوٹا ہے، اس کو جھوٹ بولنے کا گناہ ہوگا۔ جب تک تحقیق نہ کرلو، بات کوآگے بیان نہ کرو۔

## پہلے تحقیق کرو، پھر زبان سے نکالو

افسوں ہے کہ آئ ہمارا معاشرہ اس گناہ کے اندر ڈوبا ہوا ہے، ایک شخص
کی بات آ گے نقل کرنے میں کوئی احتیاط نہیں، بلکہ اپنی طرف ہے اس میں نمک
مرچ لگا کر اضافہ کرکے اس کو آ گے بڑھادیا۔ دوسر سے شخص نے جب سنا تو اس
نے اپنی طرف سے اور اضافہ کرکے آ گے چلتا کردیا، بات ذراسی تھی، مگر وہ
پھیلتے پھیلتے کہاں سے کہاں پہنچ گئی، اس کے نتیج میں دہمنیاں، عداوتیں،
لڑائیاں، قبل و غارت گری اور نفرتیں پھیل رہی ہیں۔ بہرطال! قرآن کریم ہمیں
لڑائیاں، قبل و غارت گری اور نفرتیں پھیل رہی ہیں۔ بہرطال! قرآن کریم ہمیں
ہے سبتی دے رہا ہے کہ یہ زبان جو اللہ تعالی نے تمہیں دی ہے، یہ اس کے ذریعے تم جھوٹی افواہیں پھیلاؤ، اس لیے نہیں دی کہ اس کے ذریعے تم جھوٹی افواہیں پھیلاؤ، اس لیے نہیں دی کہ اس کے ذریعے تم جھوٹی افواہیں کھیلاؤ، اس لیے نہیں دی کہ اس کے ذریعے تم جھوٹی افواہیں کھیلاؤ، اس لیے نہیں دی کہ اس کے دریعے تم جھوٹی افواہیں کھیلاؤ، اس لیے نہیں دی کہ اس کے ذریعے تم جھوٹی افواہیں کھیلاؤ، اس لیے نہیں دی کہ اس کے دریعے تم جھوٹی افواہیں کھیلاؤ، اس لیے نہیں دی کہ اس کے دریعے تم جھوٹی افواہیں کھیلاؤ، اس کے دریعے تم جھوٹی افواہیں کھیلاؤ، اس کے دریع کہ جب تک

(۱) صحيح مسلم: ١٠/١، باب النهى عن الحديث بكل ماسمع.



کی بات کی مکمل تحقیق نہ ہوجائے ، اس کو زبان سے نہ نکالو۔ افسوس ہے کہ آج ہم لوگ باری تعالیٰ کے اس حکم کوفراموش کیے ہوئے ہیں اور اس کے نتیج میں مم طرح طرح کی مصیبتوں کا شکار ہورہے ہیں، اللہ تعالی این فضل و کرم سے میں اس برائی سے بیخے کی توفیق عطا فرمائے، آمین۔

#### افواہوں پر کان نہ دھریں



انسان کے کانوں میں مختلف اوقات میں مختلف باتیں پر تی رہتی ہیں، کسی نے آ کر کوئی خبر دے دی، کسی نے کوئی خبر سنادی، کسی نے پچھے کہد دیا، اگر آ دی ہرایک کی بات کو سے سمجھ کر اس پر کارروائی کرنا شروع کردے تو سوائے فتنے کے اور پچه حاصل نبیں ہوگا، چنانچہ ایک اور موقع پر ایبا ہوا تھا کہ منافقین مختلف متم کی افواہیں پھیلاتے رہتے تھے، چنانچے مسلمان سادہ لوحی میں ان کی باتوں کو سچ سمجھ كركونى كارروائي شروع كردية تنه، اس يرقر آن كريم كى ايك اورآيت نازل ہوئی،جس میں فرمایا کہ

> وَ إِذَا جَا ءَهُمُ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ \* وَ لَوُ رَدُّوُهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَى أُولِي الْآمُرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِيثُ · يَسْتَثَبُّ طُوْنَهُ مِنْهُمْ ﴿ (١)

لین منافقین کا کام یہ ہے کہ ذراس کوئی افواہ کان میں پڑی، چاہے وہ حالتِ امن ہو یا حالت جنگ ہو، بس فورا اس کی نشر و اشاعت شروع کردیتے الل اور اپنی طرف سے اس میں نمک مرج لگاکر اس کو روانہ کردیتے ہیں، جس

(۱) سورةالنساءآيت(۸۳).

ے فتنہ پھیلا ہے، مسلمانوں کو یہ ہدایت کی گئی کہ جب اس منتم کی کوئی خبر آپ

تک پہنچ تو اس پر بھروسہ کرنے کے بجائے اللہ کے رسول سال اللہ ہے واور دوسرے

ذمہ دار افراد کو بتاؤ کہ یہ خبر پھیل رہی ہے، اس میں کون می بات سے ہے ہے اور کون

می بات غلط ہے، اس کی تحقیق کریں اور تحقیق کے بعد کوئی فیصلہ کریں، نہ یہ کہ

خود سے اس پر کارروائی شروع کردیں۔ یہ ایک عظیم ہدایت ہے جو قر آن کریم

نے عطافر مائی ہے۔

#### جس سے شکایت پہنجی ہواس سے پوچھ کیں

افسوس یہ ہے کہ جمارے معاشرے میں اس ہدایت کو نظر انداز کیا جارہا ہے، اس کے نتیج میں فتنے پھیلے ہوئے ہیں، لڑائیاں ہیں، جھڑے ہی، عداوتیں ہیں، بغض اور کینہ ہے، ایک دوسرے کے خلاف محاذ آ رائی ہے، اگر خور کریں تو پتا چلے گا کہ ان سب کی بنیاد غلط افواہیں ہوتی ہیں، خاندان والوں میں یا ملنے جلنے والوں میں ہے کی نے یہ کہ دیا کہ تمہارے بارے میں فلال شخص یہ کہدرہا تھا، اب آپ نے اس کی بات من کرلیا کہ اچھا! فلال شخص نے میرے بارے میں میں یہ کہا ہے۔ اب اس کی بنیاد پر اس کی طرف سے دل میں وضمیٰ، بارے میں یہ کہا ہے۔ اب اس کی بنیاد پر اس کی طرف سے دل میں وضمیٰ، بنیاد پر اس کی طرف سے دل میں وضمیٰ، بنیاد پر اس کی طرف سے دل میں وضمیٰ، کینہ پیدا ہوگیا کہ وہ تو میرے بارے میں یہ کہد رہا تھا، حالانکہ ایک مسلمان کا کام یہ ہے کہ اگر کی بھائی کی طرف سے شکایت کی کوئی بات پنجی ہے مسلمان کا کام یہ ہے کہ اگر کو چھ لے کہ میں نے سنا ہے کہ آپ نے میرے بارے میں یہ بات فرمائی تھی، کیا یہ بات صحیح ہے یا غلط ہے؟ اب صحیح بات کھل کر بات کے کہ آپ نے میرے مائے آ جائے گی۔

#### باتول كو برُ هاچِرُ ها كر پیش كرنا

آج کل کے حالات ایسے ہیں کہ لوگ ایک کی بات دوسرے تک پہنچانے من بالكل احتياط سے كامنيس ليتے، اگر ذراى بات موتو اس كو بر هاچ هاكر چيش كرتے ہيں، اپن طرف سے اس كے اندر اضافہ اور مبالغہ كرديے ہيں۔ ميں ايك مثال دیتا ہوں، ایک صاحب نے مجھ سے مئلہ یوچھا کہ ٹیپ ریکارڈر پر قرآن كريم كى تلاوت سننے سے تواب ملا بے يانہيں؟ من نے جواب ديا: "چنکه قرآنِ کریم کے الفاظ پڑھے جارہے ہیں تو ان شاء الله الله کی رحت سے ال كوسننے سے بھى تواب ملے گا، البته براو راست يرصے اور سنے سے زياده ثواب کے گا ''۔اب اس شخص نے جاکر کی اور کو بتایا ہوگا، دوسرے نے تیرے کو بتایا ہوگا، تیسرے شخص نے چوشے کو بتایا ہوگا۔ یہاں تک نوبت بینی كرايك دن ميرے ياس ايك صاحب كا خط آيا اس مس لكھا تھا كہ يہاں مارے محلہ میں ایک صاحب تقریر میں یہ بات کہہ رہے ہیں کہ مولانا تقی عثانی صاحب نے بدفرہایا ہے کہ ٹیپ ریکارڈر پر تلاوت سنتا ایبا ہے جیسے ئيپ ريكارور پر گانا سنا۔ اب آب اندازه لكائي كه بات كياتھي اور ہوتے ہوتے کہاں تک پینی اور پھر برطا تقریر کے اندریہ بات میری طرف منسوب کردی کہ میں نے ایبا کہا ہے۔ میں نے جواب میں لکھا کہ میرے فرشتوں کو می فرنیں کہ میں نے یہ بات کی ہے!

مکی ہوئی بات زبان سے نکلے

برمال! لوگوں میں بات لقل کرنے میں احتیاط ختم ہوچک ہے، جب کہ

مسلمان کا کام یہ ہے کہ جو بات اس کی زبان سے نکلے وہ ترازو میں تکی ہوئی ہو،
نہ ایک لفظ زیادہ ہو، نہ ایک لفظ کم ہو۔ خاص طور پر اگر آپ دوسرے کی کوئی
بات نقل کررہے ہوں تو اس میں تو اور زیادہ احتیاط کی ضرورت ہے، اس لیے کہ
اگر آپ اس کے اندر اپنی طرف سے کوئی بات بڑھا کیں گے تو دوسرے پر
بہتان ہوگا، جس میں دوہرا گناہ ہے۔

#### 😥 حفراتِ محدثین برططینم کی احتیاط

قران کریم سے کہ رہا ہے کہ جب تم نے کی شخص سے کوئی بات تی ہواور حالات ایسے ہیں کہ لوگ بات نقل کرنے میں احتیاط نہیں کررہے ہیں تو ایسے حالات میں تو بہت زیادہ احتیاط کی ضرورت ہے۔ یہ نہ ہو کہ جو بات تی اس کو آگے چاتا کردیا۔ حضرات محد ثین مطلعین جنہوں نے حضور اقدس سائٹیلیلی کی احادیث محفوظ کرے ہم تک پہنچائی ہیں، انہوں نے تو حضور اکرم سائٹیلیلی کی احادیث محفوظ کرے ہم تک پہنچائی ہیں، انہوں نے تو حضور اکرم سائٹلیلیلی کی ارشادات نقل کرنے میں اتن احتیاط کی ہے کہ اگر ذرا سابھی الفاظ میں فرق ہوجائے تو روایت نہیں کرتے سے، بلکہ یہ فرماتے سے کہ اگر ذرا سابھی فرماتے کہ حضور اکرم سرور مرور اور عالم مانٹیلیلی نے یہ نقط کہا تھا یا یہ لفظ کہا تھا۔

# ایک محدث کا واقعہ

آپ نے سنا ہوگا کہ محدثین جب کوئی صدیث روایت کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ "حَدَثْنَافلَان" یعن جمیں فلال نے بیر صدیث سنائی، ایک مرتبہ ایک



مدت جب مدیث بیان کررے تھے تو ''حَدَثنَافلانْ'' کے بجائے ''ثنا فَلَانْ '' كهدر م عظم، لوكول في كها كدحفرت بين ثَنَا فَلَانْ '' كا كوئي مطلب اورمعی نہیں ہے، آپ ' حَدِّ تُنَا فَلَانْ '' کیوں نہیں کتے؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں جب اساد کے درس میں پہنچا تو اس وقت میں نے اساد کی زبان سے "ثَنَا فَلَانْ" كَا لَفْظُ سَا يَهَا، شروع كَا لَفْظ "حَدَّ" مِينْ بَيْنِ سَن سَكَا تَهَا، اس لِيهِ مین 'نَنَا فَلَانْ '' کے الفاظ سے حدیث سنارہا ہوں ۔ حالانکہ یہ بات بالکل یقینی تقى كەاستادىنى "خَدَّ ثَنَا" بى كهاتھا، صرف "ثَنَا" نہيں كهاتھا، ليكن چونكەاين كانول سے صرف "ثنا" سنا تھا، "حَدّ" كا لفظ نہيں سنا تھا، اس ليے جب روایت کرتے تو ''حَدَّ ثَنَا'' نہیں کہتے ، تا کہ جھوٹ نہ ہوجائے ، بس جتنا سنا، اتنا ہی آگے بیان کروں گا، اس احتیاط کے ساتھ حضرات محدثین نے حضور اقدس سرور دو عالم مال المالية كى بيراحاديث جم تك پنجائي بين۔

#### السی مدیث کے بارے میں مارا حال



آج جارا بیا حال ہے کہ نہ صرف عام باتوں میں بلکہ حدیث کی روایت میں بھی احتیاط نہیں کرتے۔ حدیث کے الفاظ کچھ تھے، لیکن لوگ یہ کہہ کر بیان كردية بين كه م نے بير سنا ہے كه حضور اقدس سل الله الله على ما يا ، حالانكه اس حدیث کا کہیں سراغ نہیں ملتا اور شخقیق کے بغیر آ گے بیان کردیتے ہیں۔

# کومت پر بہتان لگانا



آج سیاس یار نیوں میں اور مذہبی فرقہ وار بول میں سے بات عام ہوگئ ہے کرایک دوسرے پر بہتان لگانے میں کوئی باک اور ڈرمحسوس نہیں کرتے، بس



زرای کوئی بات من اور آ کے چلتی کردی۔ اگر حکومت سے ناراضگی ہے اور حکومت کے خلاف چونکہ طبیعت میں اشتعال ہے لہذا اس کے خلاف جو خبر آ ئے اس کو آ کے جلادو، اس کی تحقیق کی ضرورت نہیں کہ وہ صحیح ہے یا غلط ہے۔ یادر کھے! حکر انوں کے اندر ہزاروں برائیاں موجود ہوں، لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ تم ان پر بہتان لگانا شروع کردو۔ افسوس یہ ہے کہ یہی معالمہ آج حکومت عوام کے ساتھ کردہی ہے، حکومت کے ایک بڑے ذمہ دار حکمران، جو پورے ملک کے نامددار ہیں، ان کولوگوں پر بہتان لگانے میں کوئی باک محسون نہیں ہوتی۔

# 🐑 دینی مدارس کے خلاف دہشت گرد ہونے کا پروپیگیٹرا

آج پروپیگذا ایک متقل فن اور ہنر بن چکا ہے۔ جرمنی کا ایک سیای فلفی گزرا ہے، اس نے یہ فلفہ چیش کیا تھا کہ جموث کو اتنی شدت سے پھیلاؤ کہ دنیا اس کو بچ سجھنے گئے، آج دنیا میں سارے پروپیگنڈے کا ہنر اس فلفے کے گرو گھوم رہا ہے، جس پر جو چاہو بہتان لگا کر اس کے بارے میں پروپیگنڈا شروع کردو۔ آج دنیا میں یہ پروپیگنڈا شروع ہوگیا ہے کہ یہ دنی مدارس دہشت گرد ہیں اور ان میں طلبہ کو دہشت گردی کی تربیت دی جاتی ہے، یہاں سے وہشت گرد پیدا ہوتے ہیں۔ آج اس پروپیگنڈے کو تین سال ہو بچے ہیں اور عوام شہیں، بلکہ حکومت کے ذمہ دار لوگ بر ملا یہ کہتے ہیں کہ مدارس کے اندر دہشت شردی ہوری ہے۔

مدارس کے حضرات نے ان سے کئی مرتبہ کہا کہ خدا کے لیے مدارس کے اندر آ کر دیکھوا تمہارے پاس ہتھیاروں کو پکڑنے کے حساس ترین آلات موجود ہیں وہ سب بیں اور دہشت گردی کی سراغ رسانی کے حساس ترین آلات موجود ہیں وہ سب

المراب المراجعة المواطعة الن

استعال کرکے دیکھو کہ کی مدرسے میں دہشت گردی کا سراغ ملتا ہے؟ اگر کسی مدرسے میں سراغ طرف سے کھلی چھوٹ ہے کہ اس کے خلاف کارروائی کریں اور ہم بھی تمہارے ساتھ اس کے خلاف کارروائی کرنے میں تعاون کریں گے۔ گریہ رٹ گل ہوئی ہے کہ یہ مدارس دہشت گرد ہیں اور پروپیگنڈے کی بنیاد پرسارے دینی مدارس کو جہاں اللہ اور اللہ کے رسول میں ہیں کے کلام کی تعلیم ہورہی ہے، ان کو دہشت گرد قراردے دینا اور مغرب کے پروپیگنڈے کو آگے بڑھانا کہاں کا انصاف اور کہاں کی دیات ہے؟

#### 🧐 دینی مدارس کا معائنه کرلو

تعلیم اداروں میں بھی جرائم پیشہ لوگ تھی آتے ہیں۔ کیا یو نیورسٹیوں اور کالجوں میں جرائم پیشہ لوگ نہیں ہوتے؟ اسی صورت میں ان جرائم پیشہ افراد کے خلاف کارروائی کی جاتی ہے۔ یہ تونہیں کہا جاتا کہ ساری یو نیورسٹیاں دہشت کرد ہیں اور سارے کالجز جرائم پیشہ ہیں، لیکن چونکہ مغرب کی طرف سے یہ پروپیگنڈااس اصول کی بنیاد پر ہورہا ہے کہ جھوٹ اس شدت سے بھیلاؤ کہ دنیا اس کو سے جانے گے! آج دنی مدارس اور دہشت گردی کو اس طرح ملادیا گیا ہے کہ دولوں ایک دوسرے کے مرادف ہوگئے۔ قرآن کریم کا کہناہے کہ کہیں ایسانہ ہو کہ تم ناواقفیت میں کی قوم کو خواہ مخواہ نقصان پہنچادو پھر بعد میں تمہیں ایسانہ ہو کہ تم ناواقفیت میں کی قوم کو خواہ مخواہ نقصان پہنچادو پھر بعد میں تمہیں مثرمندہ ہونا پڑے، اس لیے پہلے تحقیق کرلو، تحقیق کرنے کے تمام آلات اور دینی مدارس پر الزام لگانے والے وہ ہیں دسائل تمہیں مہیا ہیں آکر دیکھ لو اور دینی مدارس پر الزام لگانے والے وہ ہیں جنہوں نے آج تک دینی مدارس کی شکل تک نہیں دیکھی، آکر دیکھانہیں کہ وہاں



کیا ہور ہا ہے؟ وہاں کیا پڑھایا جار ہا ہے؟ کس طرح تعلیم دی جار ہی ہے؟ لیکن مدارس کے خلاف پروپیگنڈا جاری ہے جو بند ہونے کا نام نہیں لیتا۔

# علطمفروضے قائم کر کے بہتان لگانا

لندن والوں نے کہہ دیا کہ یہاں جو دھاکے ہوئے ہیں ان میں ایا شخص ملوث ہے جس نے یہاں کے مدارس میں پچھ دن قیام کیا تھا۔ ارے بھائی! وہ شخص وہیں پلا بڑھا اور وہیں پر برطانیہ میں کی دینی مدرسے میں نہیں، بلکہ برطانیہ کے ماڈرن تعلیم ادارے میں تعلیم حاصل کی، اگر مان بھی لیا جائے کہ وہ چند روز کے لیے پاکتان آیا تھا، تو کیا پاکتان آنے سے بدلازم ہوگیا کہ اس نے ضرور دینی مدارس میں تعلیم حاصل کی ہوگی اور اس نے یہاں ضرور دہشت کردی کی تربیت پائی ہوگی؟ اس بنیاد پر بیمفروضے قائم ہوگئے اور اس بنیاد پر یہ نادر شاہی تھم نافذ ہوگیا کہ جننے غیر ملکی طلبہ دینی مدارس میں پڑھتے ہیں ان کو ملک سے رخصت کردیا جائے۔

# پلے خبر کی تحقیق کراو

میرے بھائیو! یہ ہمارے معاشرے کا ایک ایسا مسئلہ ہے کہ عوام ہویا حکومت، سیاسی جماعتیں ہول یا فرہ میں، سب اس میں بنٹلا ہیں کہ ذرا افواہ اڑی کوئی بات کان میں پڑی، اس پر نہ صرف یہ کہ یقین کرلیا بلکہ اس کوآ کے چھیلایا ادر اس کی بنیاد پر کارروائی شروع کردی اور اس کے بنتیج میں ظلم وستم کی اشتا کردی گئی۔ جبکہ قرآ ن کریم نے اس آیت میں یہ پیغام دیا ہے کہ اے ایمان والو! اگر تمہارے پاس کوئی غیر ذمہ دار محض کوئی خبر لے کر آتا ہے تو پہلے اس کی

بدر المراب موافق في المراب المراب



باندھ لیں اور زندگی کے ہر گوشے میں اس کو استعال کریں تو یقینا ہارے . معاشرے کے نوے فی صد جھڑے ختم ہوجائیں۔ رے کے نوے فی صد بھلڑ ہے حتم ہوجا میں۔ اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہمیں قران کریم کی اس ہدایت کو سمجھنے کی تو فیق عطا فرمائے اور اس پرعمل کرنے کی بھی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔

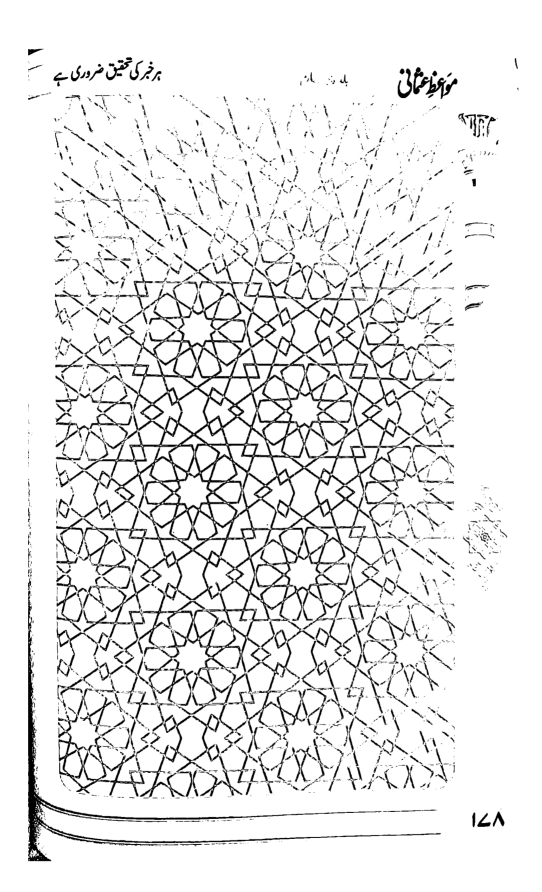
وَآخِرُ وَعُوَانَا أَنِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ



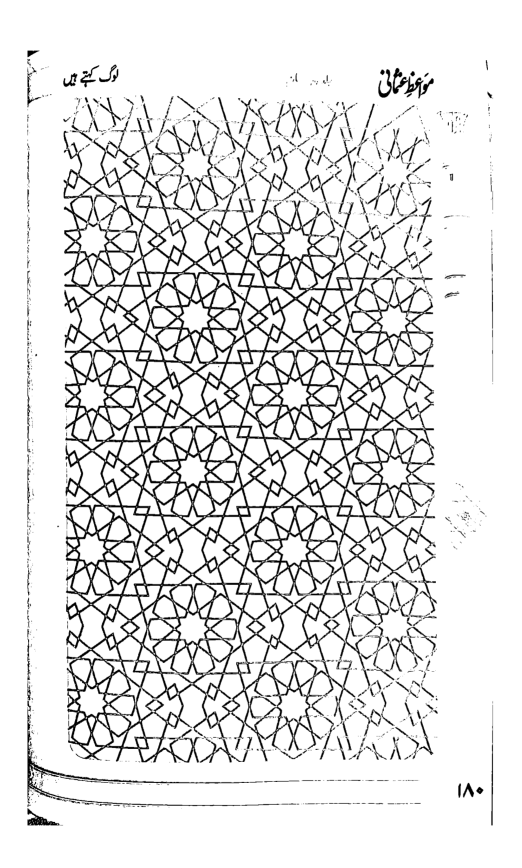








الدهام المحافظة لوگ کہتے ہیں **①** لوگ کہتے ہیں (ذكر وفكرص ٢١٣) 169



موافيعمان

#### برايشه ارتما ارتغيم

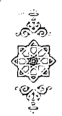
#### لوگ کہتے ہیں



انسانی نفس کی چوریوں سے آخضرت مان فائیلی سے زیادہ کون باخبر ہوسکتا ہے؟ چنانچہ آپ مان فائیلی نے جو محم بھی دیا، اس کے تمام مضمرات کو سجھتے ہوئے السے تمام راستوں کو بھی بند کیا جو اس محم کی خلاف ورزی کی طرف لے جاسکتے ہیں اور ان چور دروازوں کی بھی نشان دہی فرمائی جہاں سے انسان کی نفسانی خواہشات حلے بہانے تلاش کر سکتی ہیں۔نفسِ انسانی کی ایک فطرت سے ہے کہ جس برائی کا الزام وہ براہِ راست اپنے سرلینا نہیں چاہتا، اسے سی اور شخص کے کندھے پر رکھ کر انجام دینے کی کوشش کرتا ہے، تا کہ مقصد بھی عاصل ہوجائے اور اپنے او پر حرف انجام دینے کی کوشش کرتا ہے، تا کہ مقصد بھی عاصل ہوجائے اور اپنے او پر حرف انجام دینے کی کوشش کرتا ہے، تا کہ مقصد بھی عاصل ہوجائے اور اپنے او پر حرف بھی نہ آئے، آخضرت مان فائیلی ہے نے جموث کے سلسلے میں انسان کی اس نفسیاتی کیفیت کو نہایت لطیف اور بلیغ پیرائے میں بیان فرمایا ہے، امام غزالی رائے میں بیان فرمایا ہے، امام غزالی رائے میں انسان کی اس نفسیاتی کیفیت کو نہایت لطیف اور بلیغ پیرائے میں بیان فرمایا ہے، امام غزالی رائے میں آئے والی انہ کا بیار شادان الفاظ میں نقل کیا ہے:

#### "بِثْسَ مَطيَةُ الكَذِبِ زَعَمُوا "(١)

(۱) سنن ابی داود ۲۹٤/۶ (٤٩٧٢) ومسند احمد ۳۰۷/۲۸ (۱۷۰۷۵) بلفظ "بئس مطية الرجل زعموا"، وذكره الحافظ ابن حجر فی "فتح الباری"۵۵۱/۱۰ وقال أخرجه أحمد وأبو داو دور جاله ثقات إلا أن فيه انقطاعاً.



جھوٹ کی برترین سواری مید فقرہ ہے کہ''لوگ بول کہتے بد ''

مطلب یہ ہے کہ جو لوگ براہِ راست جھوٹ بولنے سے کتراتے ہیں، وہ بیاد اور بے حقیق با تیں لوگوں کے سر پر رکھ کرکہہ ویتے ہیں، ''لوگ تو ہو کہ ہے ہیں' ،''لوگ تو ہو ہے' یہ وہ کہتے ہیں' ،''لوگوں میں تو یہ بات مشہور ہے' ،'' لوگوں کا کہنا تو یہ ہے' یہ وہ فقرے ہیں، جو جھوٹ کے الزام سے بچنے کے لیے ایک وصال کے طور پر استعال کے جاتے ہیں اور جھوٹ جو اسپنے پاؤں چل کر نہیں پھیل سکا، اس مشم کے فقروں پر سوار ہو کر پھیل جا تا ہے، ای لیے آپ سان فیلیٹے نے اس فقرے کو ''جھوٹ کی سواری'' قرار دیا۔

یہ تو ایک لطیف اور استعاراتی ویرایہ بیان تھا، جو تھا کئی پر نگاہ رکھنے والوں کے لیے بڑا مؤثر اور دل میں اتر جانے والا ہے، لیکن اسی بات کو آپ ما تظافیہ میں است اور حدیث میں بالکل سادہ اور عام فہم الفاظ میں بھی ارشاو فرمایا جسے ہر مختص سنتے ہی سمجھ جائے، فرمایا:

"كفى بِالمَر و كَذِبَا أَنْ يُحَدِثَ بِكُلِّ مَاسَمِعَ"(1) انسان ك جمونا مونے كے ليے اتى بات بھى كافى ہے كه وہ مروہ بات دوسروں كو سناتے كے جواس نے كيس سے مجمى من لى مو۔

دولوں ارشادات کا منشا در حقیات ہے بتانا ہے کہ ایک سے مسلمان کے لیے ہے کہ ایک سے مسلمان کے لیے ہے کہ وہ ہر مکی کی ہات کیں ہے سے س کراے آگے چلادے، اس

(۱) صحيح مسلم ١٠/١ باب النبي عن الحديث بكل ما سمع.



بديد المراج المواقع المراج الم

طرح افواہیں جمم لیتی ہیں، جمونی باتیں معاشرے میں پھیلتی ہیں اور متفاد افواہوں کے گردوغبار میں حقیقت کا چہرہ سنح ہو کر رہ جاتا ہے۔ قرآن کریم نے بھی الی بے تحقیق افواہیں پھیلانے کی پرزور ندمت کی ہے، آخصرت مانظیل کے عہد مبارک میں یہ منافقین کا وطیرہ تھا کہ وہ مسلمانوں کے درمیان ایس افواہیں پھیلاتے رہتے تھے جن سے لوگوں میں بے چینی اور تشویش پیدا ہوتی تھی اور دشمنوں کو فائدہ پہنچیا تھا، قرآن کریم نے ان کی مذمت کرتے ہوئے فرمایا:

> وَ إِذَا جَا ءَهُمُ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ \* وَ لَوْ مَدُّوَّهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَّى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الني يُن يُستَنبُطُونَهُ مِنْهُمْ (١)

جب بھی امن یا خوف (جنگ) کے بارے میں انہیں کوئی بات پہنچی ہے، وہ اسے پھیلانے میں لگ جاتے ہیں، اگر وہ اسے (پھیلانے کے بحائے) پغیم تک اور ذمه دار لوگوں تک پہنچاتے تو ایسے لوگ اس کی حقیقت جان لیتے جواس کی کھود کرید (تحقیق) کر سکتے ہیں۔

قرآن وسنت کے ان ارشادات سے اسلام کا جو مجوی مزاج سامنے آتاہ، وہ یہ ہے کہ جب تک کسی بات کی مناسب حقیق نہ ہوجائے، اس وقت تک اُسے دوسروں کے سامنے بیان کرنا جائز نہیں، اگر کوئی فخص اس قتم کی بالحقیق بات کو بورے وثوق اور یقین سے بیان کرے تب تو ظاہر ہے کہ وہ خلاف واقعداور غلط بیانی کے ذیل میں آتا ہے، لیکن اگر بالفرض وثوق کے ساتھ

(۱) سورةالنساءآيت (۸۳).



مواعظاعماني

بیان کرنے کے بجائے ''اوگ ہے 'اِل'' جیسے فقرے کا پردہ رکھ کر بیان کرے، لیکن مقصد یہی ہے کہ سننے والے اُسے بھی باور کرلیں، تب بھی خدکورہ بالا احادیث کی روشنی میں ایبا کرنا جائز نہیں۔

دراصل اسلام کا مقصد یہ ہے کہ ہرمسلمان معاشرے کا ایک ذمہ دار فرد

بن کر زندگی گزارے، اس کے منہ سے جو بات نکلے، وہ کھری اور سچی بات ہو

اور وہ اپنے کی قول وفعل سے غیر ذمہ داری کا ثبوت نہ دے، قرآنِ کریم ہی کا

ارشاد ہے کہ:

مَا يَلُفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَكَ يُهِ رَقِيْبٌ عَتِيْدٌ (1) انسان كوئى لفظ زبان سے نكال نہيں پاتا، مگر اس پر ايك گران مقرر ہوتا ہے، ہروتت (كھنے كے ليے) تيار۔

مطلب یہ ہے کہ انسان یہ نہ سمجھے کہ جو بات وہ زبان سے نکال رہا ہے، وہ فضا میں تحلیل ہوکر فنا ہوجاتی ہے، بلکہ واقعہ یہ ہے کہ منہ سے نکل ہوئی ہر بات کہیں ریکارڈ ہورہی ہے اور آخرت میں اس سارے ریکارڈ کا ہر شخص کو جواب دینا ہوگا، ای لیے آنحضرت مال الیکھیے نے بہت کی احادیث میں زبان کو قابو میں رکھنے کی تاکید فرمائی ہے۔ (۱)



لیکن ان تمام تعلیمات کے برنکس آج کل ہماری زبانیں اتی بے قابوہوگی ہیں کہ ان کے استعال میں ذمہ داری کا تصور ہی باقی نہیں رہا، جوکوئی اڑتی ہوئی

<sup>(</sup>١) سورةق آيت (١٨).

<sup>(</sup>۲) وفي الحديث "املك عليك لسانك" سنن ابي داود ١٢٤/٤ (٤٣٤٣) وسنن الترمذي٢٠٨/٤ (٢٤٠٦)وقالهداحديثحسن.

المهار موافظ عماني



ہات کہیں سے ہاتھ آخمی اسے تحقیق کے بغیر دوسروں تک پھیلانے اور پہنچانے میں کوئی جھجک محسوس نہیں کی جاتی اور لوگ اسے بے دھڑک ایک دوسرے سے اس طرح بیان کرتے چلے جاتے ہیں، کہ فضا میں افواہوں کا ایک طوفان ہمہ وقت بہار ہتا ہے۔

یوں تو ہر شم کی خبر میں احتیاط اور ذمہ داری کی ضرورت ہے، لیکن جس چیز کے نتیج میں کی دوسرے پرکوئی الزام لگتا ہو، اس میں تو احتیاط کی ضرورت اور بھی زیادہ ہے، کیونکہ اس سے کسی دوسرے انسان کی عزت وآبروکا مسئلہ وابت ہے اور بلا تحقیق افواہوں کی بنیاد پر کسی انسان کی عزت کو مجروح کرنا صرف جھوٹ بی نہیں، بہتان بھی ہے اور حقوق العباد میں سے ہونے کی بنا پر زیادہ مشکین جرم ہے، لیکن ہمارے موجودہ ماحول میں کی شخص پرکوئی الزام عائد کر نا ایک کھیل بن کررہ گیا ہے، جس میں کسی تحقیق اور ذمہ داری کی ضرورت نہیں سمجھی جاتی، بالخصوص اگر کسی شخص سے ذاتی، جماعتی یا سیاسی اختلاف ہوتو اس کی غیبت کرنا، اس پر بہتان باندھنا اور اسے طرح طرح سے بے آبرو کرنا طلال طیب سمجھلیا گیا ہے۔

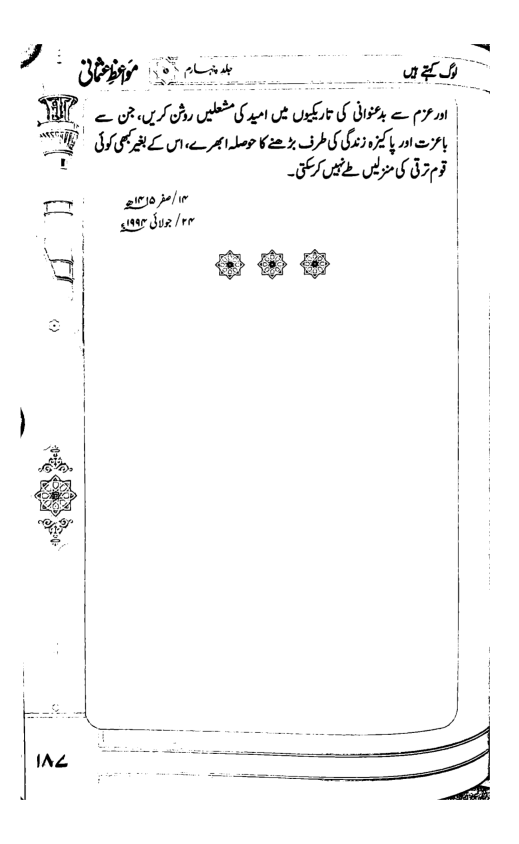


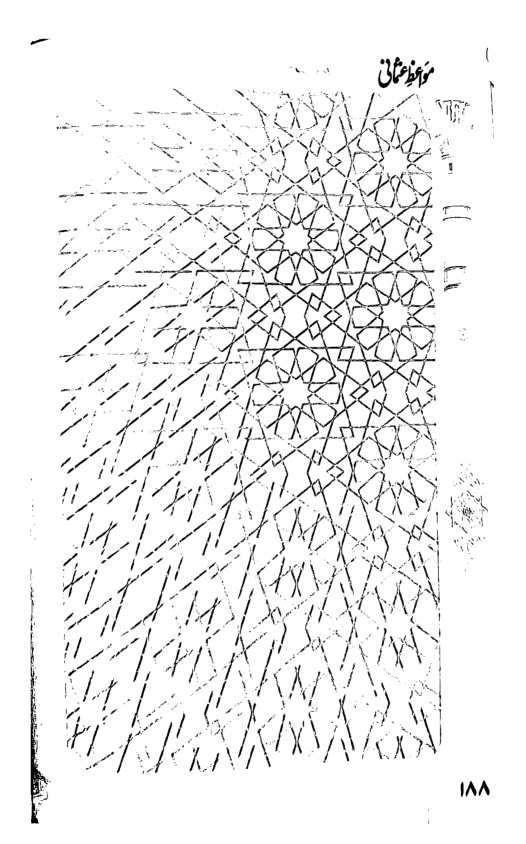
اس صورت حال کے بی نتائج بدکھلی آکھوں ہر شخص دکھے رہا ہے کہ فضا جھوٹی خبروں سے آئی آلودہ ہوچکی ہے کہ حقیقتِ حال کا پتا لگانا دشوار ہے اور اس کی وجہ سے کسی کو کسی پر اعتبار نہیں رہا، نیز جھوٹ کی اس قدر کثرت نے خلط بیانی اور بہتان طرازی کی برائی دلوں سے لکال دی ہے اور ہر غیر ذمہ دار شخص کو بیہ حوصلہ ہوگیا ہے کہ وہ بے بنیاد سے بنیاد بات دھڑ لے سے معاشرے میں

پھیلادے اور پھر ایک انہائی خطرناک بات سے ہے کہ غلط الزامات کے سیلاب میں حقیقی مجرموں کو بھی فی الجملہ پناہ مل گئ ہے، یعنی جو لوگ واقعی خطا کار اور برعنوان ہیں، انہیں بدنامی کا زیادہ خطرہ باتی نہیں رہا، اس لیے کہ وہ سے سوچتے ہیں کہ اگر کوئی خبر ہماری بدعنوانی کے بارے میں اڑی تو وہ ای طرح مشکوک سمجھی جائے گی، جیسے اور بہت سی بے حقیق باتوں کو سنجیدہ لوگ مشکوک سمجھ کرنظر انداز کردیتے ہیں، چنانچہ بدعنوان افراد آرام سے بدعنوانیوں میں ملوث رہتے ہیں اور بہت سے بے گناہوں کے دامن پرداغ لگ جاتا ہے۔

یہ طیک ہے کہ ہمارے ماحول میں غیر ذمہ دارانہ باتیں ہے حد پھیل گئی
ہیں، لیکن اس کا علاج بھی دور دور سے اس صورتِ حال کی خدمت کرتے رہنا
ہیں ہے، بلکہ ہربرائی کا علاج یہ ہے کہ ہرخض اپنی اپنی جگہ یہ عزم کرلے کہ
دوسرے لوگ خواہ کچھ کرتے رہیں، کم از کم وہ اپنے قول وقعل میں ذمہ درای کا
مظاہرہ کرے گا اور بے تحقیق باتوں کو پھیلا کر افواہ طرازی کا مرتکب نہیں ہوگا۔
ہرخض کو یہ سوچنا چاہیے کہ وہ اپنے طرزعمل میں تبدیلی لا کر معاشرے سے کم از
کم ایک غیر ذمہ دار محف ضرور کم کرسکتا ہے اور اس کے نتیج میں کم از کم اپنے
آپ کو اللہ تعالیٰ کے سامنے جھوٹ کے گناہ سے بچا سکتا ہے اور پھر تجربہ یہ ہے
کہ جب افراد میں فکر پیدا ہوتی ہے تو ایک شخص کا طرزعمل دوسرے کے لیے بھی
ایک نمونہ بٹا ہے اور ایسے نمونوں میں رفتہ رفتہ اضافہ ہوتا جائے تو ای طرح
معاشرہ سدھار کی طرف روال دوال ہوجاتا ہے۔ آج ہماری ایک اہم ضرورت
یہ بہتی ہے کہ ہم معاشرتی برائیوں کے رواج عام کو مایوی کا ڈریعہ بنانے اور ہاتھ
پر ہاتھ رکھ کر ہیٹے جائے سے خود بھی بچیں اور دوسروں کو بھی بچائیں اور اسے عمل







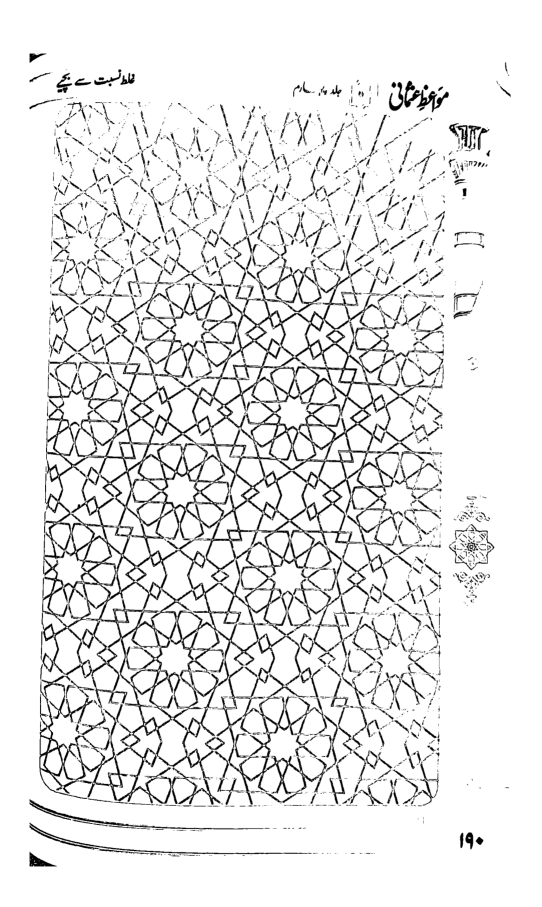
مواطعان

للط نسبت سے بچیے

علطنسبت سے بچے

(اصلاحی خطبات ۱۰/۱۳۹)

1/19



अंदेश्वेंग्रं के किया



#### غلط نسبت سے بچیے



الْحَهُ لُ اللّٰهِ نَحْمَلُ لَا وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِمُ لَا وَرُونُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُورِا نَفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعَاتِ اعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ شَيِّمَاتِ اعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَضْمِلُهُ اَنْ لَا اللّٰهُ وَحُدَاهُ لَا شَيْمِنَا وَسَنَدَنَا وَنَجْدَهُ لَا شَمِينُكَ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَولَانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، صَلَّى الله تعالى وَمَولانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، صَلَّى الله تعالى عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيمًا عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيمًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَانَا وَسَلَّم تَسْلِيمًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَثِيرًا كَانَا وَسَلَّم تَسْلِيمًا اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيمًا الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيمًا الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيمًا كَثُورًا كُورُورًا مُعْمَلِهِ وَاصْحَابِه وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيمًا الله عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِه وَبَارَكَ وَسَلَّم وَسُلَّا لَهُ وَمَنْ اللّهِ وَاصْحَابِه وَبَارَكَ وَسَلَّم وَسُلَّا اللّه وَالْمُعَالِمُ اللّه وَلَا عَلَيْهِ وَعَلَى اللّه وَالْمُعَلِيمُ وَلَا اللّه وَالْمَالِهُ وَاللّهُ وَلَا اللّه وَنَامُ لَا اللّه وَالْمَالَا اللّه وَالْمَالِيمُ اللّه وَالْمَالِهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُولِلُهُ وَلَا اللّه وَاللّهُ وَلَا اللّه وَالْمُعَلِيمُ اللّهُ وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَالْمُعَلِيمُ اللّه وَالْمُحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلّم وَسُولَا اللّه وَالْمُعَلِيمُ اللّه وَالْمُعَالِيمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَهُ مَا لَيْعِيمُ اللّهُ وَالْمُعَلِيمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

امابعدا

"عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من تحلّٰى بما لم يُعطُّه كان كلابسِ ثُوبَى زُورٍ "(١)

(۱) سنن الترمدي ١٠٣٤ ٥٥٥ (٢٠٣٤) وقال هذا حديث حسن غريب

#### عدیث کا مطلب

#### 💨 پیجی جھوٹ اور دھوکا ہے

مطلب اس حدیث کا بیہ ہے کہ آ دی دھوکا دینے کے لیے اپنے لیے کوئی الی نبیت ظاہر کرے جو حقیقت میں اس کے اندر نہیں ہے، مثلاً ایک شخص عالم نہیں ہے، کیکن اپنے آپ کو عالم ظاہر کرتا ہے یا ایک شخص ایک خاص منصب نہیں رکھتا، لیکن اپنے آپ کو اس خاص منصب کا حامل ظاہر کرتا ہے۔ یا ایک شخص خاص حسب نب سے تعلق نہیں رکھتا، مگر اپنے آپ کو اس نسب کے ساتھ منسوب کرتا ہے۔ ان کے بارے میں فرمایا کہ یہ جھوٹ کے کپڑے پہنے منسوب کرتا ہے۔ ان کے بارے میں فرمایا کہ یہ جھوٹ کے کپڑے پہنے والے کی طرح ہے۔ ان طرح ایک شخص مال دار نہیں ہے، لیکن اپنے آپ کو مال دار نہیں ہے، لیکن اپنے آپ کو مال دار فلاہر کرتا ہے۔ بہر حال! جو صفت انسان کے اندر موجود نہیں ہے، لیکن وہ بناوٹی طور پر اس صفت کو ظاہر کرتا ہے۔ اس حدیث میں اس پر یہ وعید بیان فرمائی گئی ہے۔

#### اپنے نام کے ساتھ''فاروتی''،''صدیقی'' لکھنا

مثلا! ہارے معاشرے میں اس میں بہت ابتلاء پایا جاتا ہے کہ لوگ اپنے آپ کوکی ایسےنب اور خاندان سےمنسوب کردیتے ہیں جس کے ساتھ حقیقت مِن تعلق نہیں ہوتا۔ جیسے کوئی مخص "صدیق" نہیں ہے،لیکن آیے نام کے ساتھ "صدیق" کھتا ہے، یا کوئی شخص" فاروتی" نہیں ہے، لیکن اینے آپ کو" فاروتی" لکھتا ہے۔یا کوئی مخص "انصاری" نہیں ہے،لیکن اپنے آپ کو"انصاری" لکھتا ہے۔ البذا اپنے آپ کو کسی اور نسبت کی طرف منسوب کرنا جس سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے، یہ براسخت گناہ ہے۔ اس کے بارے میں اس حدیث میں فرمایا كر كوياس في مرس لي كرياؤل تك جموث كالباس بهنا ہوا ہے۔

#### پروں سے تشبیہ کیوں؟



اس گناہ کو جھوٹ کے کپڑے پہننے والے سے اس لیے تشبیہ دی کہ ایک گناہ تو وہ ہوتا ہے جس میں انسان تھوڑی دیر کے لیے بتلا ہوا، پھر وہ گناہ ختم ہوگیا، لیکن جس فخص نے غلط نسبت اختیار کر رکھی ہے اور لوگوں میں اپنی ایس حیثیت ظاہر کر رکھی ہے جوحقیقت میں اس کی حیثیت نہیں ہے تو وہ ایک واکی گناہ ہے ادر ہر وقت اس کے ساتھ لگا ہوا ہے۔جس طرح لباس انسان کے ساتھ ہر وقت چیار ہتا ہے، ای طریقے سے یہ گناہ بھی ہروقت انسان کے ساتھ چیکا رہے گا۔

جولا مول کا''انصاری'' اور قصائیوں کا'' قریش'' لکھنا میرے والد ماجد حفزت مولا نامفتی محد شفیع صاحب را پیجیہ نے اس موضوع پر





یعنی اے لوگو! ہم نے تم سب کو ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا۔مرد حضرت آدم اور عورت حضرت حواسلالم اس ليے جينے بھی انسان دنيا ميں آئے ہیں سب ایک مال باپ کے بیٹے ہیں۔البتہ ہم نے یہ جو مختلف قبیلے بنادیے کہ کسی انسان کا تعلق کسی قبلے سے ہے اور کسی انسان کا تعلق کسی خاندان سے ہے، مه خاندان اور قبیلے اس لیے بنائے تا کہتم ایک دوسرے کو پہچان سکو۔ اگر سب انسان ایک ہی قبیلے کے ہوتے تو ایک دوسرے کو پہیانے میں دشواری ہوتی، اب بہ بتا دینا آسان ہے کہ بہ فلال شخص ہے اور فلال قبیلے کا ہے، لہذا صرف پیچان کی آسانی کی خاطر ہم نے تنہیں قبیلوں میں تقسیم کیا ہے، لیکن کسی قبیلے کو دوسرے قیلے یرکوئی فضلیت نہیں، بلکتم میں سب سے زیادہ بلندمرتبے والا اورعزت والا وہ ہے جس میں تقویٰ زیادہ ہو، البذا اگر کوئی شخص کسی ایسے نسب اور خاندان سے وابتہ ہے جس کو لوگ اعلی نسب نہیں سمجھتے تو کوئی یرواہ کی بات نہیں، تم اینے ا عمال اور اخلاق صحیح کرو اور این زندگی کا کردار درست کروتو پھر کردار اور عمل کے نتیج میں تم اعلیٰ سے اعلیٰ نب والے سے آگے بڑھ جاؤ گے۔ لہذا کیوں ایخ آپ کو غلط خاندان کی طرف منسوب کر کے گناہ کا ارتکاب کرتے ہو؟ اس لیے جس خض کا جونب ہے وہ ای کو بیان کرے اورنسب بیان کرنے کی ضرورت ہی کیا ہے، بیان ہی نہ کرے،لیکن اگر بیان کرنا ہی ہے تو نسب بیان کرے جو اپنا واتعی نب ہے، بلاوجہ دوسرے نب کی طرف منسوب کر کے لوگوں کو غلط فہی میں بتلا کرنا جائز نہیں، اس پر بڑی سخت وعید بیان فرمائی گئ ہے۔



#### "مُتَبَالى" كوهيقى باپ كى طرف منسوب كري

ای طرح کا ایک دوسرا مسئلہ بھی ہے جس پر قرآنِ کریم نے آ دھا رکوع نازل کیا ہے: وہ یہ کہ بعض اوقات کوئی فخض دوسرے کے بچے کو اپنا "منتینی" نالیا، تو شرع " نے پالک" بنالیا، تو شرعاً کی فض کی کوئی اولا دنہیں ہے، اس نے دوسرے کا بچہ گود لے لیا اور اس کی پرورش کی اور اس کو اپنا "منتینی" بنالیا، تو شرعاً "منتینی" بنانا اور کی بچ کی پرورش کرنا اور اپنے بیٹے کی طرح اس کو پالنا تو جائز ہے، لیکن شرکی اعتبار سے وہ "منتینی" کی بھی حالت میں اس پالنے والے کا حقیقی بیٹا نہیں بن سکا۔ لہذا جب اس بچ کومنوب کرنا ہوتو اس کو اصل باپ کی کا طرف منسوب کرنا چاہیے کہ فلاں کا بیٹا ہے، پرورش کرنے والے کی کی طرف منسوب کرنا چاہیے کہ فلاں کا بیٹا ہے، پرورش کرنے والے کی طرف منسوب کرنا چاہیے کہ فلاں کا بیٹا ہے، پرورش کرنے والے کی طرف منسوب ہوں گے، یہاں تک کہ جس شخص نے اس کو اپنا منہ بولا بیٹا بنایا طرف منسوب ہوں گے، یہاں تک کہ جس شخص نے اس کو اپنا منہ بولا بیٹا بنایا ہونے کہ بعد اس سے اس طرح پردہ کرنا ہوگا جس طرح ایک نامرم سے اور جوعورت منہ بولی ماں بن ہے، اگر وہ نامخرم ہے تو اس بچے کے بڑے ہونے کے بعد اس سے اس طرح پردہ کرنا ہوگا جس طرح ایک نامرم سے تو اس بیکے کے بڑے یہ دو ہونا ہے۔

## ﴿ ﴿ حَضِرت زيد بن حارثه رَفَّاللَّهُ كَا وا قعه

 $\odot$ 

میں اے فروخت کے لیے لے آئے تو حفرت خدیجہ والی اے بھتیج مکیم بن حزام نے انہیں حفرت خدیجہ واللها کے لیے خریدا، اور جب حفرت خدیجہ واللها کی شادی ہوئی تو انہوں نے حضرت زید فظائظ کو آب ملافظیکم کو مبد کیا ' ' ۔ وہ آب مانظیر کے باس خادم کی حیثیت سے رہنے گلے، ان کے مال باب اور خاندان کے دوسرے افراد ان کی اللہ میں تھے کہ کہاں ہیں، اللہ کرتے كرتے كئى سال گزر گئے، كئى سال كے بعد كى نے ان كو خردى كد حضرت زيد بن حارثه مكه مكرمه مين بين اور وه حضورِ اقدس من النظايم كي ياس رہے ہيں۔ چنانچہ ان کے والد اور چیا تلاش کرتے ہوئے مکہ مکرمہ پہنچ گئے اور جا کرحضور اقدى سرور دو عالم من شيريم سے ملاقات كى اور كماك يد زيد بن حارث جوآب کے پاس رہتا ہے، یہ ہمارا بیٹا ہے، ہم اس کی تلاش میں سرگرداں ہیں، یہ ہمیں نہیں مل رہا تھا، اب یہال جمیں مل گیا ہے، ہم اس کو لے جانا چاہتے ہیں۔

> آ تحضرت ملافظایم نے ان سے فرمایا کہ ٹھیک ہے تم اس کے باپ ہواور وہ تمہارا بیٹا ہے، جاکر اس سے یو چھالو، وہ اگرتمہارے ساتھ جانا چاہے تو چلا جائے، مجھے اس پر کوئی اعتراض نہیں، حضور ملافظ کی یہ بات من کرخوش ہو گئے کہ چلوانہوں نے بہت آسانی سے اجازت دے دی، اب بیدونوں باپ اور چھا اس خیال میں تھے کہ بیٹے کو جدا ہوئے کئی سال گزر کھے ہیں، باپ اور چھا کو د کھ کر خوش ہوجائے گا اور ساتھ چلنے کے لیے فورا تیار ہوجائے گا۔ اس وقت حضرت زید بن حارث والله حرم میں تھے۔ جب یہ دونوں ان کو لینے کے لیے وال پینے اور ملاقات کی تو انہوں نے فی الجملہ خوشی کا اظہار تو کیا، لیکن جب باب نے بیکہا کہ اب میرے ساتھ گھر چلو، تو انہوں نے کہا: ابا جان میں آپ کے

> > (١) الإصابة لابن حجر ٤٩٥/٢طبع دار الكتب العلمية.



ساتھ نہیں جاؤں گا۔ اس لیے کہ ایک طرف تو اللہ تعالیٰ نے جھے اساام کی نعمت کے سرفراز فرمادیا ہے اور آپ کو ابھی تک اسلام کی دولت نصیب نہیں ہوئی۔ دوسرے یہ کہ یہاں پر مجھے جناب رسول اللہ مان آیا یہ کی صحبت نصیب ہوئی۔ صحبت کو جھوڑ کر میں نہیں جاسکتا۔ باپ نے ان سے کہا کہ بیٹا تم اشخ عرصے کے بعد مجھے سے مان سے کہا کہ بیٹا تم اشخ عرصے کے بعد مجھے سے مان کے باوجود تم نے مجھے اتنا مختصر سا جواب دے دیا کہ تم میرے ساتھ نہیں جاسکتے۔ انہوں نے کہا کہ آپ کے جو حقوق ہیں، میں ان کو اوا کرنے کو تیار ہوں، لیکن مجمد (رسول اللہ مان آیٹی ہے) سے میرا جو تعلق قائم ہوا ہے وہ اب مرنے جینے کا تعلق ہے، اس لیے میں آپ کے ساتھ نہیں جاؤں گا۔

جب حضور اقد س النظالیم نے ان کا یہ جواب سنا تو آپ نے فرمایا کہ چیکہ تم نے میرے ساتھ یہ تعلق قائم کیا ہے اس لیے میں تمہیں آج سے اپنا بیٹا بناتا ہوں۔ اس طرح حضور اقد س من شیل نے حضرت زید بن حارث واللہ کا بناتا ہوں۔ اس طرح حضور اقد س من شیل کے ساتھ بیٹے جیسا ہی مستنیٰ بنالیا۔ اس کے بعد سے حضور اقد س من شیل کے ساتھ بیٹے جیسا ہی سلوک فرماتے، تو لوگوں نے بھی ان کو زید بن محمد (من شیلیم) کہ کر پکارنا شروع کردیا، جس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے با قاعدہ آیت نازل ہوئی کہ

أَدْعُوهُمُ لِأَبَّآ بِهِمْ هُوَ ٱقْسَطُ عِنْسَ اللهِ [1]

یعنی تم لوگوں نے معمیٰ کا جونب بیان کرنا شروع کردیا ہے، یہ درست نہیں، بلکہ جو بیٹا جس باپ کا ہے اس کو ای حقیقی باپ کی طرف منوب کرو، کی اور کی طرف منوب کرنا جا کرنہیں۔اور دوسری جگہ یہ آیت نازل فرمائی۔ منا کان مُحَمَّدٌ اَبَا اَحَم قِنْ بَرَجَالِكُمْ وَلَكِنْ بَرَّسُولَ اللهِ

() سورة الاحزاب آيت (٥).

وَ خَاتَّمَ النَّبِدِّنَ " (١)

یعنی محمد النظالیم تم میں سے کسی مرد کے حقیقی باپ نہیں ہیں، لیکن وہ اللہ کے رسول ہیں اور خاتم النہین ہیں، اس لیے ان کی طرف کسی بیٹے کومنسوب مت کرو اور آئندہ کے لیے ہداصول مقرر فرما دیا کہ کوئی متبیٰ آئندہ اپنے منہ بولے باپ کی طرف منسوب نہیں ہوگا، بلکہ حقیق باپ کی طرف منسوب ہوگا۔ (۲)

حفرت زیر بن حارثہ فالنی کے علاوہ ایک اور صحابی حفرت سالم مولی حذیفہ وفائن سے بارے مسیں بھی حضورِ حذیفہ وفائن سے بارے مسیں بھی حضورِ اقدی سائن ہوں گے اقدی سائن ہوں گے اور جب بید اپنے منہ بولے باپ کی طرف منسوب نہیں ہوں گے اور جب بید اپنے منہ بولے باپ کے گھر میں داخل ہوں تو پردے کے ساتھ داخل ہوں۔ (۳) یہ سب احکام اس لیے دیے گئے کہ شریعت نے نسب کے تحفظ کا بہت اہتمام فرمایا ہے کہ کس کی نسبت غلط نہ ہوجائے، اس کی وجہ سے مغالط پیدا نہ ہوجائے۔ اس لیے جو شخص اپنا نسب غلط بیان کرے وہ اس حدیث کی وعید کے دو کپڑے پہننے والے کی طرح ہے۔



#### 🖒 اپنے نام کے ساتھ''مولانا'' لکھنا

ای طرح اگر کوئی شخص علم کا حال نہیں ہے لیکن اپنے آپ کو عالم ظاہر کرتا ہے۔ مثلاً آج کل لوگ اپنے نام کے ساتھ ''مولانا'' لکھ دیتے ہیں، حالانکہ

(١) سورة الاحزاب آيت (٤٠) د

<sup>(</sup>٢) تفسیل کے لئے ملاحظ فرمائی تغییر طبری ج ۲۰ ص ۲۰۱ تا ۲۰۸-

<sup>(</sup>٣) معرفة الصحابة لابي نعيم ١٣٦١/٣ طبع دار الوطن الرياض، والطبقات الكبرى لابن سعد ٨٦/٣٨طبع دار صادر بيروت،

عرف عام میں لفظ میں لفظ ان موال نا' یا لفظ ان علام' ان افراد کے لیے استعال کیے جاتے ہیں جو با قاعدہ دین کے حامل ہوں، اب اگر ایک شخص دین کا حامل نہیں ہے، وہ اگر ان الفاظ کو استعال کرے گا تو اس کی وجہ سے مغالطہ پیدا ہوگا اور وہ اس حدیث کی وعید میں داخل ہوگا۔

## اپنے نام کے ساتھ' پروفیس' لکھنا

ای طرح لفظ ''پروفیس' ہے۔ ہمارے معاشرے میں ''پروفیس' ایک خاص منصب ہے، اس کی خاص شرائط ہیں۔ ان شرائط کو جو شخص پوری کرے گا تو وہ پروفیسر کہلائے گا، لیکن آج کل بیرحال ہے کہ جو شخص کسی جگہ کا استاد بن گیا وہ اپنی ایک ایک این نام کے ساتھ پروفیسر لکھ دیتا ہے، حالانکہ اس کے ذریعے وہ اپنی ایک ایک صفت ظاہر کررہا ہے جو اس کے اندر موجود نہیں۔ اس لیے بی غلط بیانی ہے اور دوسروں کو مخالطہ میں ڈالنا ہے اور بی بھی اس حدیث کی وعید کے اندر واضل ہے اور حرام ہے اور ناجائز ہے۔

# فظ''ڈاکٹر'' لکھنا

ای طرح ایک فخص' ڈاکٹر' نہیں ہے، لیکن اپنے نام کے ساتھ لفظ' ڈاکٹر' لکھ دیا۔ بعض لوگ ایے ہوتے ہیں کہ انہوں نے چند دن تک کسی ڈاکٹر کے پاس کمپاؤنڈری کی، اس کے نتیج میں کچھ دواؤں کے نام یاد ہو گئے، تو بس اس کے بعد اپنے نام کے ساتھ' ڈاکٹر' کھنا شروع کردیا اور پھر ہا قاعدہ کلینک کھول کر ہیٹھ گئے اور علاج شروع کردیا۔ یہ بھی اس وعید کے اندر دافل ہے اور یہ لسبت کرنا ناجائز اور حرام ہے۔ یہ سب مغالطے اس حدیث کے تحت دافل ہیں

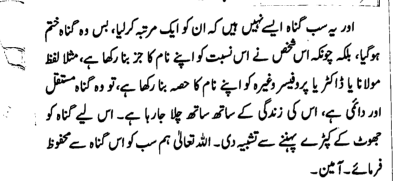


**①** 



کہ جو مخص ایسی چیز ظاہر کرے جو حقیقت میں اس کے اندر نہیں ہے تو وہ جھوٹ کے دو کپڑے پہنے والے کی طرح ہے۔

#### جیسااللہ نے بنایا ہے ویسے ہی رہو



ارے بھی! اپنی کوئی صفت بیان کرنے میں کیا رکھا ہے، جیبا الله تعالیٰ نے پیدا کیا ہے ویسے ہی رہواور بلاوجراس سے آ کے بڑھنے کی کوشش میں نہ برو۔ بلکہ جو صفت اللہ تعالیٰ نے دی ہے، بس وہی صفت ظاہر کرو۔ اس لیے کہ الله تعالی نے اپن حکمت ہے کسی کو کوئی صفت دے دی، کسی کو کوئی صفت دے دی۔ زندگی کا بیسارا کاروبار اللہ تعالیٰ کی حکمت اورمصلحت سے چل رہا ہے،تم اس کے اندر دخل اندازی کر کے ایک فلط بات ظاہر کرو گے تو یہ بات اللہ تعالی کو ناپند ہوگی۔

## مال داري كا اظهار

ای طرح اس میں یہ بات بھی داخل ہے کہ ایک آ دمی زیادہ مال دارنہیں ب ملكن لوگوں كو دحوكا دينے كے ليے اينے آپ كو بهت مال دار ظاہر كرتا ہے

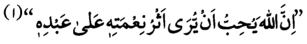
### مَوَعِمُ فَي اللهِ اللهِ

اور دکھاوے کے لیے ایسے کام کرتا ہے تاکہ لوگ مجھے زیادہ دولت مندسمجھ کر میری زیادہ عزت کریں۔ یہی دکھاوا ہے اور یہی نام ونمود ہے۔ بیہ بات بھی ای گناہ میں داخل ہے۔



## نعمت خداوندی کا اظهار کریں

نی کریم مل طالع کی تعلیمات پر قربان جائیں، آپ نے الی الی باریک تعلیمات عطا فرمائی ہیں جوانسان کے تصور میں بھی نہیں آسکتیں۔ چنانچہ آپ کی تعلیمات برغور کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ دو تھم علیحدہ ہیں: ایک تھم تو یہ ہے کہ جوصفت تمہارے اندر موجود نہیں ہے وہ ظاہر مت کروتا کہ اس کی وجہ سے دوسرے کو دھوکا نہ ہو، لیکن دوسری طرف آپ سالٹھ الیام نے دوسری تعلیم دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:



یعنی الله تبارک و تعالی اس بات کو پیند فرماتے ہیں کہ انہوں نے اپنے بندے کو جونعمت عطا فرمائی، اس نعمت کے آثار اس بندے پر ظاہر ہوں۔مثلاً ایک آ دمی کو الله تعالی نے کھاتا بیتا بنایا ہے اور اس کو مال و دولت عطافر مائی ہے، تو الله تعالى كى اس نعمت كا تقاضايه ہے كه وہ اپنا رئنسبن ايبا ركھ جس سے الله تعالیٰ کی اس نعمت کا اظہار ہو، مثلاً وہ صاف ستھرے کپڑے سنے، صاف ستقرے گھر میں رہے۔ اگر وہ شخص اس دولت کی نعمت کے باوجود فقیر اور مسکین بنا پھرتا ہے، میلا کچیلا اور پٹھا پرانا لباس پہنا رہتا ہے اور گھر کو گندا رکھتا ہے، تو



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ١٠٠/٥ (٢٨١٩) وقال هذا حديث حسن ومسند احمد ١٥٩/٣٣ (19982).

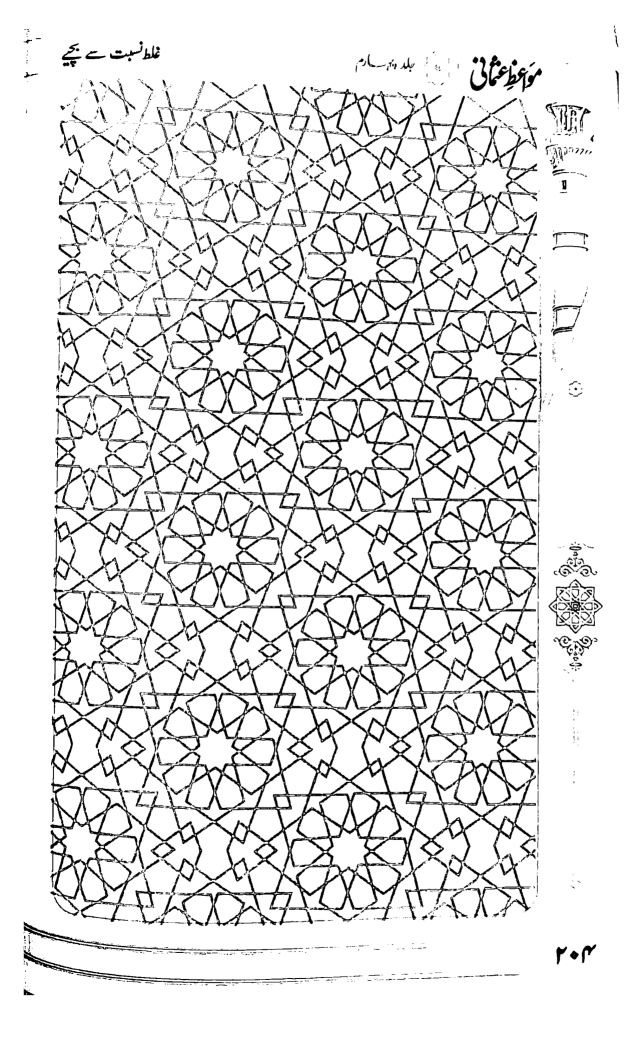
الی صورت بنانا ایک طرح سے اللہ تعالیٰ کی نعمت کی ناشکری ہے۔ ارے بھائی! جب اللہ تعالیٰ نے نعمت عطا فرمائی ہے تو اس کے آثار تمہاری زندگی پر ظاہر ہونے چاہییں۔ تمہاری صورت دیکھ کرکوئی تمہیں فقیر نہ سمجھ لے اور کوئی تمہیں مستحق زکو قسمجھ کر نہ دے دے۔ اس لیے جیسے حقیقت میں تم ہو ویسے ہی رہو۔ نہ تو اپنے آپ کو زیادہ ظاہر کرو اور نہ ہی اتنا کم ظاہر کروجس سے اللہ تعالیٰ کی ناشکری ہو۔

## عالم کے لیے علم کا اظہار کرنا

علم کا معاملہ بھی یہی ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ نے علم عطا فرمایا ہے تو اب تواضع کا مطلب بینہیں ہے کہ آ دی جھپ کر ایک کو نے میں بیٹے جائے، اس خیال سے کہ اگر میں دوسروں کے سامنے اپنے آپ کو عالم ظاہر کروں گا تو اس کے نتیج میں لوگ مجھے عالم سمجھیں گے اور بیتواضع کے خلاف ہے۔ بلکہ اصل بات بیہ کہ جب اللہ تعالیٰ نے علم کی نعمت عطا فرمائی ہے تو اس نعمت کا تقاضا بیہ کہ اس علم کا اتنا اظہار کرے کہ جس سے عام لوگوں کو فائدہ پنجے اور علم کی نعمت کا شکر میر بھی یہی ہے کہ بندوں کی خدمت میں اس علم کو استعال کرے۔ وہ علم اللہ تعالیٰ نے اس لیے نہیں دیا گئر میر کر کے بیٹے جاؤ، وہ علم اس لیے نہیں دیا کہ اس کے ذریعے تو گوں پر اپنا رعب جماؤ، بلکہ وہ علم اس لیے دیا ہے کہ اس کے ذریعے لوگوں کی خدمت کرو۔ لہذا دونوں طرف توازن برقرار رکھتے ہوئے آدی کو چینا پرتا ہے، بیسب دین کا حصہ ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آ مین۔

وآخى دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

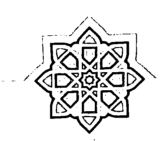




ورس وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال

به ١٠١١ ١١٠١ موعظمان

TIM!



درس وتدریس کے ساتھ اصلاح اعمال

1+0

درس وتدریس کے ساتھ اصلاحِ اعمال 

## الله الما الله موافظ عمان



## بالغدائم الجثم

# 🔮 درس و تدریس کے ساتھ اصلاح اعمال



ٱلْحَمْثُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ، وَالعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ، وَالطَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ، وَعَلَى آلِهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ، وَعَلَى آلِهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ، وَعَلَى آلِهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَلِهِ اللَّهُ وَالسَّلَامُ وَاللَّلَامُ وَالْمُولِي وَالْمُعْلَى وَالْمُولِي وَالْمُعْمُ وَالْمُ وَالْمُولُولِهُ وَالسَّلَامُ وَالْمُولِمُ وَالْمُعْلَامُ وَالْمُعْلَامُ وَالْمُعْلَامُ وَالْمُعْلَامُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَامُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى اللَّهِ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُوالْمُوالِمُ وَالْمُعْلَى وَالْمُوالِمُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُ والْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْ

## كثرت ذكراور اصلاح اعمال ركن طريق ہيں



حضرت والانے ارشادفرمایا کہ

اس طریق میں دو چیزیں ہیں: ایک کثرت ذکر، دوسرے اصلاح اعمال، سو کثرت ذکر تو حالتِ طالبِ علمی میں مناسب نہیں اور جومقصود ہے کثرت ذکر ہے، وہ ان کو مشغولی علم سے حاصل ہوجاتا ہے بشرطِ تقویٰ، باتی رہا اصلاحِ اعمال، وہ ہر حال میں فرض ہے اور طالبِ علمی کی حالت بھی اس سے مشنی نہیں، سو اس کا سلسلہ شروع حالت بھی اس سے مشنی نہیں، سو اس کا سلسلہ شروع



کروینا چاہیے، اس کی ترتیب یہ ہے کہ اول'' قصد السبیل''
کو دوبار بغور مطالعہ کرکے اس سے جو حاصل طریق کا
زبن میں آئے، اس سے اطلاع دے، پھر طریقۂ
اصلاح کا یو چھے۔ (افاس مینی، س۱۹)

#### کسی شیخ کی طرف رجوع کرنے کا مقصد

جب کی اللہ والے کی طرف اور کی شخ کی طرف رجوع کیا جاتا ہے تو رجوع کرنے سے مقصد یہ ہوتا ہے کہ دو چیزیں حاصل ہوں، ایک '' کڑتِ ذکر' حاصل ہوجائے، جس سے ہر وقت ذبن اور دھیان اللہ جل شانہ کی طرف ہوجائے اور زبان ہر وقت اللہ تعالیٰ کے ذکر میں تر رہے، ایک تو کثر تو ذکر کی یہ نعمت حاصل ہوجائے۔ دوسری چیز ''اصلاحِ اعمال' ہے، لیعنی اعمال درست ہوجائیں، گناہوں سے مفاظت ہوجائے، معصیتوں اور مشرات سے مفاظت ہوجائے، فرائفن و واجبات، سنن ومستجات پرعمل ہونے گئے، اعمال کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے، ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال! کسی شیخ کی طرف رخبت ہوجائے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال ان کو کرنے کی تو فیق ہوجائے۔ بہرحال ان کو کرنے کی تو فیت ہوجائے کی تو فیت ہوجائے کی تو فیت کی تو فیت ہوجائے کی تو فیت ہو کی تو فیت ہوجائے کی تو فیت ہو کی تو فیت ہو کی تو فیت ہو کی تو فیت ہونے کی تو فیت ہو کی تو فیت ہو کی تو کی تو کی تو فیت ہو کی ک

# زمان طالب على ميس كثرت ذكر مناسب نهيس

لیکن ایک فیم جوہ میں کے کاموں میں مصروف ہے اور وہ اپنی اصلاح کے لیے اس فیج کی طرف رجوع کررہا ہے تو کیا وہ طالب علم بھی فیج کی طرف رجوع کررہا ہے تو کیا وہ طالب علم بھی فیج کی طرف رجوع کررہا ہے تو کیا وہ طالب علم بھی فیج کی طرف رجوع کے اس کے احداثمی دولوں چیزوں کے حصول کی فکر میں مشغول ہوجائے؟ اس کے لیے دھرت والا نے فرما یا کہ '' لا بنے آراز تو عالی طالب علی میں

### بلدة الم المراجة المواطعة في

TIME

مناسب نبیں''۔ یعنی کوئی طالب علم حالت طالب علمی میں درس و مطالعہ اور تکرار كے بجائے وظفے يرم رہا ہے تو اس كے ليے يدمناسب نہيں، اس كوتو يد جاہيے کہ اپنے اسباق کی طرف اور اپنے مطالعے اور تکرار کی طرف متوجہ رہے تا کہ اس میں کوئی خلل واقع نہ ہو۔

## مشغولی علم سے کثرت ذکر کا مقصود حاصل ہے

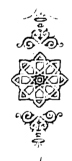


البته اس پراشکال پیدا ہوتا ہے کہ جب وہ شخص کثرت ذکر نہیں کرے گا تو کثرتِ ذکر کا جومقصود ہے، وہ اس سے محروم ہوجائے گا؟ اس کے جواب میں حضرت والانے فرمایا کہ ایسانہیں ہے کہ وہ ذکر کے فوائد سے محروم ہوجائے گا، بلکہ کثرت وکر سے جومقصود ہے، وہ اس شخص کومشغولی علم ہی سے حاصل ہوجاتا ہے۔ البتہ اس کے حصول کے لیے دوشرطیں ہیں، ایک سے کہ '' تقویٰ' ، ہو، یعنی اس کے اندر گناہوں سے بیخے کا اجتمام ہو، آ نکھ کی حفاظت، کان کی حفاظت، زبان کی حفاظت کا اہتمام ہو۔ دوسرے یہ کہ 'اخلاص' ہو، کہ میں جو بیام حاصل كررہا ہوں، يه صرف الله تعالى كے ليے حاصل كررہا ہوں، ميں اگر يرها رہا ہوں، تو اللہ تعالیٰ کے لیے پڑھار ہا ہوں تو اس صورت میں یہ درس و تدریس اور پڑھنا پڑھانا کثرتِ ذکر کے قائم مقام ہوجائے گا اور اس کے ذریعے کثرتِ ذکر کامقصود حاصل ہوجائے گا۔

طالب علم كو يجھ ذكر ضروركرنا چاہيے



لیکن طالب علم کو بیر نہ مجھ لینا چاہیے کہ اب ذکر کرنے کی ضرورت نہیں،



# موج على الله المام

اس لیے کہ یہ بات ''کثرتِ ذکر'' کی ہورہی ہے،مطلق ذکر کی بات نہیں ہورہی ہے، یعنی یہ درس و تدریس اور یہ مطالعہ ان شاء الله کثرتِ ذکر کے قائم مقام ہوجائے گا،لیکن کچھ ذکر پھر بھی کرنا ہوگا۔لِحُلِّ مَقَام مَقَالْ۔ ہر جگه کا اور ہر موقع پر ایک تقاضا ہے، لہذا یہ جھنا کہ چونکہ ہم درس و تدریس میں لگے ہوئے ہیں، اس لیے ہمیں ذکر و نوافل کی ضرورت نہیں، یہ سمجھنا درست نہیں۔روایت میں ہے:

"تَدَارُسُ العِلْمِ سَاعَةً مِنَ اللَّيْلِ خَيْرُ مِنْ إِخْيَاءِهَا" (١) یعن علم کی مشغولی اور اس کا تکرار رات کے کسی ایک حص

میں کرلینا ساری رات جاگئے سے بہتر ہے۔

اگر کوئی شخص ساری رات تہجد پڑھ رہا ہے، اس کے مقابلے میں یہ بہتر ہے کہ وہ رات کے ایک جھے میں بیملمی کام کرلے، بشرطیکہ اس کے اندر اخلاص ہو۔ لہذا اس حدیث کا بیمطلب نہیں کہ وہ ساری عمر تہجد کی نماز نہ پڑھے، بس بیٹھا تکرار ہی کرتارہے، اگر بیمطلب ہوتا تو پھر صحابہ کرام "، تابعین اور بزرگان دین میں سے کوئی بھی نفلی عبادت کا اہتمام نہ کرتے، حالانکہ یہ حضرات نفلی عبادات کا بہت اہتمام کیا کرتے تھے۔



# «علم» کو مقصو دِ زندگی بنانے والوں کی حالت

در حقیقت بیہ بتانا مقصود ہے کہ دو طبقے تھے، ایک طبقہ وہ تھا جس نے اپنا مقصودِ زندگی علم کو بنایا تھا اور دوسرا طبقہ وہ تھا جس نے اپنا مقصود زندگی تفلی

(۱) سنن الدارمي ۳۲۲/(۲۷۱)عن ابن عباس موقو فا طبع دار المغنى السعودية.



you have موافظ فماني



عبادات کو بنایا تھا،لیکن ایسانہیں تھا کہ جس نے اپنامقصود زندگی علم کو بنایا تھا، وہ نفلی عبادات سے بالکل کورا اور بے نیاز تھا، ہلکہ تھوڑی بہت نفلی عبادت اپنے حالات کے مطابق وہ بھی کرتا تھا ذکر وہ بھی کرتا تھا، نوافل وہ بھی پڑھتا تھا، تبجیر وہ بھی پڑھتا تھا،لیکن مجے سے شام تک صرف اس ایک کام میں نہیں لگار ہتا تھا۔

## 🚱 کس عالم کو عابد پرفضیات حاصل ہے؟



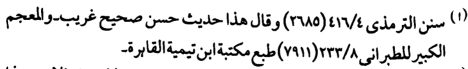
لیکن آج کل کے علماء کو بیرحدیث بہت یا درہتی ہے کہ حضورِ اقد س مان المالیم نے ارشادفر مایا:

> فضُلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِي عَلَى أَدْنَا كُمْ "(١) یعنی عالم کو عابد پر ایسی فضیلت ہے جیسے مجھےتم میں سے ادنی مخص پر فضیلت ہے۔

> > اور دوسری حدیث میں ہے کہ

"فَقِينه قَاحِد أَشَدُ عَلَى الشّيطانِ مِن أَلْفِ عَابدٍ"(٢) لینی ایک فقیہ شیطان پر ہزار عابد سے زیادہ سخت اور بھاری ہے۔

ال قتم كى احاديث بم جيسے لوگوں كو بہت يادر بتى بيں، ليكن خوب سمجھ ليجے



<sup>(</sup>r) سنن الترمذي ٤١٣/٤ (٢٦٨١) وقال هذا حديث غريب ولا نعرفه الا من هذا الوجهمن حديث الوليدبن مسلم وسنن ابن ماجه ٢١٢/٢(٢٢٢) ـ



کہ ان احادیث میں عالم سے مراد وہ عالم ہے جومشغولیت علم کے ساتھ ساتھ نفلی عبادات بھی کچھ نہ کچھ انجام دیتا ہو اور عابد سے مراد وہ عابد ہے جس نے عبادت المیں مشغولیت کے ساتھ علم سے کچھ نہ کچھ تعلق رکھا ہوا ہے۔



 $\square$ 

## حديث مين عالم اور عابدسے كون مراد بين؟

اس بات کو علامہ ابن خلدون رائی اپنے مقدے میں اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے، حالانکہ ابن خلدون رائی ایک عابد کی حیثیت سے مشہور ہیں، جنانچہ وہ لکھتے ہیں ، بلکہ وہ تو ایک عام مؤرخ کی حیثیت سے مشہور ہیں، جنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ اس حدیث میں ''عالم' سے مراد وہ عالم ہے جس نے ابنا دن رات کا مشغلہ علم کو بنا رکھا ہے، لیکن وہ عبادات سے بے بہرہ نہیں اور ''عابد' سے مراد وہ عابد ہے جس نے ابنا دن رات کا مشغلہ عبادت کو بنا رکھا ہے اور علم سے وہ بالکلیہ عابد ہے جس نے ابنا دن رات کا مشغلہ عبادت کو بنا رکھا ہے اور علم سے وہ بالکلیہ عبرہ نہیں۔ کیوں کہ اگر کوئی عابد ایسا ہے جس کا علم میں کوئی حصہ نہیں تو اس کی عبادت بے کار ہے، اس طرح اگر کوئی عالم ایسا ہے جس کا عبادت میں کوئی حصہ نہیں تو اس کا عبادت میں کوئی حصہ نہیں تو اس کا علم ہے کار ہے۔ (۱)



# "علم"عمل اور طاعت کے بغیر بے کار ہے

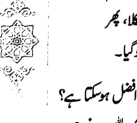
اسی طرح ابن خلدون رائیلید یہ بھی فرماتے ہیں کہ اگر کوئی عالم ایبا ہے جو خالص علم میں مشغول ہے، عبادت کی طرف اس کا بالکل دھیان نہیں اور اصلاحِ

(۱) تاريخ ابن خلدون ۲۷۹/۱ المقدمة/الفصل الحادى والثلاثون في الخطط الدينية الخلافيه

اعال واخلاق کی طرف دھیان نہیں، دوسری طرف وہ عابد ہے جوصرف عبادات میں مشغول ہے اور علم کی طرف بالکل دھیان نہیں، اگر ان دونوں کا تقابل کیا اور ا جائے تو ان میں عابد عالم سے افضل ہے۔ لہذا حدیث میں جس عابد اور عالم کا ب - - - - اس سے مراد وہ عالم اور عابد ہیں جو دونوں کے جامع ہوں، ورند نراعلم تو شیطان کے پاس بھی تھا، وہ بھی بہت بڑا عالم تھا، اس لیے اگر کوئی شخص نراعلم کے کر بیٹے گیا، اب اس کا ندعبادت میں کوئی حصہ ہے، نہ ہی گناہوں سے بیخیے کی اس کو کوئی فکر ہے، نہ معصیوں سے اجتناب کا کوئی اہتمام ہے، بلکہ اپنی خواہشات کے پیچے پڑا ہوا ہے توالیا علم کس کام کا جو اس کو گناہوں سے نہ بھائے۔ایے مخص کے لیے قرآن کریم کی آیت ہے:

> وَ اثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الَّذِي كَ اثَيْنَهُ التِنا فَانْسَلَحْ مِنْهَا فَاتْبَعَهُ الشَّيْطِنُ فَكَانَ مِنَ الْغُوِيْنَ ﴿(١)

یعنی ان لوگوں کو اس شخص کا حال پڑھ کر سنایے جس کو ہم نے اپنی آیتیں دی تھیں، پھر وہ ان آیتوں کو چھوڑ نکلا، پھر شیطان اس کے چیچے لگ گیا، سووہ گمراہ لوگوں میں ہوگیا۔



لبذا ایباعلم جس کا ذکر اس آیت میں ہے، عابد سے کیسے افضل ہوسکتا ہے؟ بلكه ايسے عالم سے تو عابد ہى افضل ہے۔ بہرحال! حضرت تھانوى رئيَّتيد نے جو بيہ فرما یا کہ کثرت ذکر ہے جومقصود ہے وہ ان کومشغولی علم سے حاصل ہوجاتا ہے، ال كا مطلب بدہے كه جو محض علم يرصنے يروانے ميں مشغول ہے، وہ تھوڑا بہت تو ذکر کرے،لیکن وہ کثرت ذکر جو عابد کیا کرتا ہے، اس کا پیمطالعہ، تکرار، پیہ

(۱) سورة الاعراف آيت (۱۲۵).

مواعظ عماني

ورس و تدریس، یہ تصنیف و تالیف، یہ فتوی نویس کرت و ذکر کے قائم مقام

#### آپ آپ کو" قلت" سے مقصود حاصل ہے

حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب رایسی نے ایک مرتبہ خط میں حضرت تھانوی رائیں کو لکھا کہ ' حضرت! دن رات کاغذ کالے کرنے میں وقت گزر جاتا ہے، آپ کی خانقاہ میں دیکھتا ہوں کہ لوگ آ کر کس طرح سے ذکر واذ کار میں مشغول ہوتے ہیں اور عابدات اور ریاضتیں کرتے ہیں، مجھ سے بیسبنیں بن برا، میں ان چیزوں سے محروم ہول، تھوڑے سے معمولات ہیں، بس وہ ادا كرليتا ہوں۔''

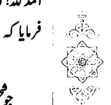
جواب میں حضرت والا نے لکھا کہ 'جومقصود ان کو کثرت سے حاصل ہے، الحمد للد! وہ آپ کو قلت سے حاصل ہے۔ ' وجداس کی یہ ہے کہ بزرگوں نے

#### "كُلِّ مْطِيع لِلْهِ فَهُوَ ذَاكِرْ"

جو خص الله کی اطاعت کا کوئی بھی کام کررہا ہے، وہ در حقیقت الله کا ہی ذکر كرر با ہے۔ اگر الله تعالى اخلاص اور تقوى عطا فرمائے تو بيسب كام بھى ذكر ميں داخل ہیں۔

### المناس ال

میں نے اپنے والد ماجد رافینیہ سے حضرت شیخ البند رافینیہ کا بدوا تعدسنا کہ آپ کے پاس ایک مخص اینے کی عزیز کے لیے ایصال ثواب کرانے کے لیے



آیا۔ حضرت شیخ الہنداس وقت '' فطبی'' کا سبق پڑھارے تھے، فرمایا کہ ہم یہ قطبی کا سبق پڑھ کر تہارے عزیز کے لیے ایسال اواب کردیں گے۔ انہوں نے تعجب سے پوچھا کہ حضرت! قطبی پڑھ کر ایسال اواب ایسال اواب ایسال اواب تو قرانِ کریم یا بخاری شریف وغیرہ پڑھ کر ہوتا ہے۔ حضرت نے جواب میں فرمایا کہ ہمارے نزدیک قطبی میں اور بخاری میں کوئی فرق نہیں، اس لیے کہ بخاری شریف پڑھنے سے بھی وہی مقصود ہے۔ اللہ تعالی کی رحمت سے احد مقصود ہے۔ اللہ تعالی کی رحمت سے امید ہے کہ جو ثواب بخاری شریف پڑھنے سے ملا ہے وہی ثواب قطبی پڑھنے سے ملا ہے وہی ثواب قطبی پڑھنے سے ہمی وہی مقالے وہی ثواب قطبی پڑھنے سے امید ہے کہ جو ثواب بخاری شریف پڑھنے سے ملا ہے وہی ثواب قطبی پڑھنے ہے۔ اس میں گے، اگر نیت درست ہو۔

زمانه طالبِ على مين اصلاح اعمال

آ مے حضرت والا نے فرمایا کہ

باقی رہا اصلاح اعمال، وہ ہر حال میں فرض ہے، طالب علی کی حالت بھی اس سے مشکی نہیں، سو اس کا سلسلہ شروع کردینا چاہیے۔

لین طالب علم ہو، یا غیر طالب علم ہو، اپنے اعمال کی اصلاح تو ہر ایک کو کرنی ہے، چنانچہ آپ نے سا ہوگا کہ جب کوئی طالب علم کسی بزرگ کے پاس بیت ہونے کے لیے جاتا ہے تو وہ بزرگ ان کو بیعت نہیں کرتے، ہلکہ اس سے بیعت ہونے کے لیے جاتا ہے تو وہ بزرگ ان کو بیعت نہیں کرتے، ہلکہ اس سے نفرہ اتے ہیں کہ جب تم فارغ ہوجاؤ کے اس وقت دیکھیں کے، لیکن دوسری طرف یہ بھی سنا ہوگا کہ بعض طالب علموں کا بزرگوں سے تعلق ہوتا ہے۔ ہات طرف یہ بھی سنا ہوگا کہ بعض طالب علموں کا بزرگوں سے تعلق ہوتا ہے۔ ہات دراصل یہ ہے کہ الی اس بین جس کے لوازم میں وظائف و اوراد کی کشرت

ہوتی ہے، وہ طالب علم کو بیعت نہیں کرتے، کیونکہ اس کے نتیج میں اس کے درست مطالعہ اور تکرار میں حرج ہوگا اور اس کا ذہن ان اور اد و وظائف کی طرف متوجہ ہوجائے گا، لیکن جہاں تک اپنے اعمال اور اخلاق کی اصلاح کرانے کا تعلق ہے، اس تعلق میں طالب علم اور غیر طالب علم سب برابر ہیں۔

#### ابتداءً" قصد استبيل" كامطالعه

آ گے حضرت والا نے فرمایا کہ اس کی ترتیب ہے ہے کہ اول'' قصد السبیل'' کا دوبار بغور مطالعہ کرکے اس سے جو حاصل طریق کا ذہن میں آئے،

اس سے اطلاع دے، پھر طریقہ اصلاح کا بوجھے۔

یعنی حضرت والا کا ایک رسالہ ہے ''قصد السبیل'' اس رسالے میں حضرت نے خلاصہ بیان فرمادیا ہے کہ کسی شیخ اور بزرگ سے تعلق قائم کرنے کا اور اس تصوف کا مقصد کیا ہے؟ چونکہ اس رسالے میں کچھ فاری اور عربی کے الفاظ بھی تھے، جس کی وجہ سے عام لوگوں کو اس کے پڑھنے میں دشواری ہوتی تھی، اس لیے میرے والدِ ماجد قدس اللہ سرہ نے اس رسالے کی تسہیل کردی ہے اور اس کا نام 'نسہیل قصد السبیل' رکھ دیا ہے۔ حضرت نے فرمایا کہ اس رسالے کو دومر جب نام 'نسہیل قصد السبیل' رکھ دیا ہے۔ حضرت نے فرمایا کہ اس رسالے کو دومر جب پڑھ لو، تاکہ بات ذہن میں بیٹھ جائے، اس کے پڑھنے سے یہ بھھ میں آ جائے گا کہ اس طریق اور تصوف کا حاصل کیا ہے؟ جب طریق اور تصوف سمجھ میں آ جائے گا تو اب اپنے مصلح کو اور شیخ کو اطلاع کرتے رہو کہ میں یہ ممل کر رہا ہوں اور یہ تو اب اپنے مصلح کو اور شیخ سے مشورہ لیتے رہو کہ میں یہ ممل کر رہا ہوں اور یہ میرے حالات ہیں اور شیخ سے مشورہ لیتے رہواور بدایات طلب کرتے رہو۔



#### ﴿ ﴿ مَا تبت كَ ذريع اصلاح كا آغاز

ہمارے حضرت تھانوی رئے کو اللہ تعالیٰ نے ''تجدید'' کا مقام عطا فرہایا تھا، انہوں نے اس تصوف اور طریقت کے راستے ہیں' مراسلت' اور'' مکا تبت کا بجب وغریب سلسلہ جاری فرمادیا۔ پہلے مکا تبت اور مراسلت کا ایسا اہتمام و انظام نہیں تھا، بس بی تھا کہ شخ کی خدمت ہیں جاؤ اور ان کی صحبت ہیں پیٹھواور ان کے پاس رہ کر اپنی اصلاح کراؤ، چلے لگاؤ، مراقبات کرو، تب جاکر اصلاح ہوتی تھی۔ جب حضرت والا نے یہ دیکھا کہ لوگوں کے پاس اب وقت کہاں؟ موتی تھی۔ جب حضرت والا نے یہ دیکھا کہ لوگوں کے پاس اب وقت کہاں؟ اصلاح سے محروم رہ جا کیں اصلاح کرائیں گے، اس طرح یہ لوگ اپنی اصلاح سے محروم رہ جا کیں اصلاح کرائیں گے، اس طرح یہ لوگ اپنی اور مائیت' نے قائم مقام ہوجاتی ہے، بلکہ بعض اور مائی شخ کے پاس اس کی صحبت ہیں وقت اوقات یہ ہوتی ہے، بلکہ بعض اوقات کوئی بات زبان سے کہنے ہیں وشواری معلوم کر ارب ہو، جب بھی بعض اوقات کوئی بات زبان سے کہنے ہیں وشواری معلوم ہوتی ہے، اس لیے شخ کے پاس اس کی صحبت ہیں وثواری معلوم ہوتی ہے، اس لیے شخ سے جو بات کہنی ہو، وہ اس کولکھ کر دے دو، پھرشخ اس کو کھرکر ہدایت اور راہ نمائی کر دیتا ہے، پھر اس کی ہدایت پر عمل کرو، اس میں بڑی برکت ہے۔

#### "تربيت السالك" مكاتبت كانمونه ٢

حفرت تھانوی را پیلیے کی کتاب'' تربیت السالک' تصوف کے باب میں مجیب وغریب نرالی چیز ہے، بڑے بڑے لوگ جو اپنے اپنے حالات لکھ سیجیج مجیب وغریب نرالی چیز ہے، بڑے بڑے لوگ جو اپنے اپنے حالات لکھ سیجیج سے مفرت والا اس کاحل لکھ کر سیجیج ، یہ کتاب اس منتخب مکا تبت اور مراسلت کا مجوعہ ہے۔ ہم جیسے لوگ اس کی کیا قدر پہانیں؟ جس پر حالات گزررہے ہوں، مرحر میں حققہ میں آیا ہو، وہ اس کی قدر جان سکتا ہے کہ اس کے اندر کیسے 'جواہر'' مرحر میں حققہ میں سرک حضیت والا نے دودھ کا دودھ اور یانی کا ال موجود ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ حضرت والا نے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی كصاركر ركه ويا ہے۔ الله تعالى نے حضرت والا كودين كى ، تفتوف كى ، شريعت كى اور طريقت كي عجيب فهم عطا فرمائي تقي - بهرحال! بيه ' مراسلت' اور' م كاتبت' بڑی کارآ مد چیز ہے، اللہ تعالی نے اس میں بڑی برکت عطافر مائی ہے۔

اللہ تعالی اپنی رحمت سے ہمیں ان باتوں پر عمل کرنے کی توفق عطا فرمائيں۔ آمين۔

وَآخِمُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ بِلَّهِ رَبِّ الْعُلَيِيْنَ









711

به ما این این موافظ فنان

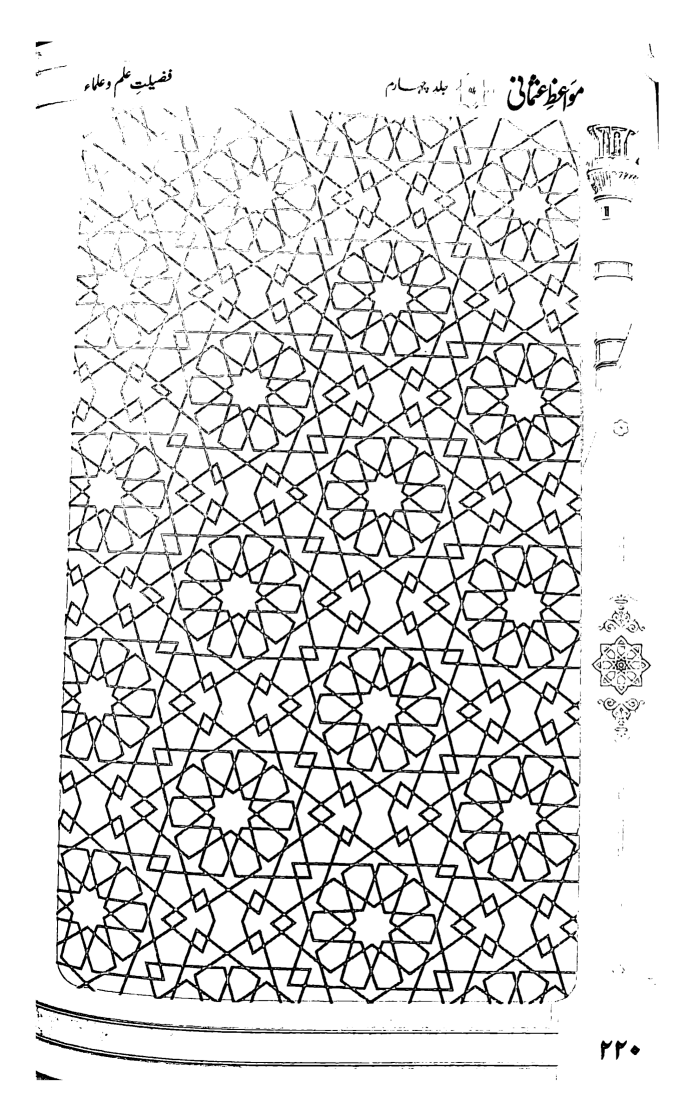
فضيلي علم وعلاء



فضيلت علم وعلماء

(اصلامی مواعظ ۱/۲۴۱)

119



## برالضه ارَجا ارَخِيم

# فضيلت علم وعلماء



أمابعدا

فَاعُوْذُبِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الْرَّحِيْمِ، بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

وَ الَّذِينَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهْ مِينَّهُمْ سُبُلَّنَا (١)

(۱) سورة العنكبوت آيت (٦٩).



بزرگانِ محرم اور بردرانِ عزیز! یه بات میرے لیے ایک عظیم سعادت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس وقت ملک کی ایک مبارک دینی درس گاہ کے سالانہ جلیے میں شرکت کا شرف عطافر مایا۔ یوں تو ملک بھر میں نہ جانے کتنی درس گاہیں، کتنے مدارس وادارے ہیں جن میں روزمرہ جلسے منعقد ہوتے رہتے ہیں،لیکن اللہ تعالیٰ نے اس مدرسے کوجس میں ہم اور آپ اس وقت حاضر ہیں، ایک نمایاں امتیاز اور غیر معمولی مقام بخشاہے اور وہ اس کے بانی ومؤسس حضرت مولانا خیر محمد صاحب کے وجود بابرکت کی بنا پر۔اس فضا میں حضرت کے انفاس طیبے کی مہک محسوس ہوتی ہے اور ان کے وجود بابرکت کے اثرات اس کے در و دیوار سے نمایاں ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اخلاص، جدوجہد اور ان کے جذبہ دین کا ایک مظہر ہمیں اس مدرسے کی صورت میں دکھایا ہے۔ پورے ملک میں اللہ کے فضل وکرم سے اس مدرسے کی خدمات روزِ روشن کی طرح واضح ہیں، اس کیے اس مدرسے میں حاضری کو میں اینے لیے باعث شرف وسعادت سمجھتا ہوں اوران تمام حضرات کو جو اس اجتماع میں شریک ہیں، مبارک بادپیش کرتا ہوں کہ آپ لوگ ایس جگہ حاضر ہیں جو اللہ والوں کے ذکروفکرسے آباد رہی ہے اور جہال ان کی نیک نیتی واخلاص کے آثار موجود ہیں اور بیہ وہ حضرات ہیں جن کے بارے میں کہا جاتا ہے:

### "لَايَشْقَى جَلِيْسُهُمْ"

کہ ان کے پاس بیٹنے والا بھی ناکام ونامراد نہیں ہوتا، اس لیے حاضرین اللہ کے فضل سے اس مجلس سے کھے لے کرجائیں گے۔





#### ای دیل مدارس کی ایمیت

اس موقع پر میرے ذہن میں بید بات آئی کہ پھھ ان دینی مارس کے بارے میں عرض کروں۔ بید ٹی مارس جن کا جال الحمد لله برصغیر ہند و پاک میں پیلا ہوا ہے، بعض اوقات ان مارس کے بارے میں بید باتش زبان پرآتی ہیں اور بعض ناوا تفول کی طرف سے بیہ بات کثرت سے سنتے میں آتی ہے کہ نہ جانے بید ٹی مارس میں بیٹھنے والے دنیا کے حالات سے بخبر، نا واقف کیا کام کریں کے۔ ایک پوراحلقہ اندرون و بیرون ملک با قاعدہ مثن کے تحت ان دینی مارس کے خلاف پر و بیگیٹرے کرتا ہے کہ بیالوگ دقیانوی اور رجعت پند ہیں اور بید کے خلاف پر و بیگیٹرے کرتا ہے کہ بیالوگ دقیانوی اور رجعت پند ہیں اور بیا ملک و ملت کے لیے کوئی باعیف فخر خدمت انجام نہیں دے رہے، لیکن میں بیات آپ حفرات سے عرض کرنا چاہتا ہوں کہ میرے یقین وایمان کی حد تک بیا بات تھے روز روٹن کی طرح نمایاں نظر آتی ہے کہ بیہ سادہ سے دینی مدارس مسلمانان ہندو پاک پراللہ تعالی کا اتنا بڑا انعام واحیان ہیں کہ اگر پوری امت مسلمہ ماری عربی وروں مین ان پوریاشین علی کہ اگر بوری نام مسلمہ ماری عربی وروں مین ان پوریاشین علی کہ اگر بوری نام ہوسکتا۔ اگر برصغیر میں دین کی کوئی شع روٹن نظر آتی ہے اور صحیح دین کے کوئی نام ہوسکتا۔ اگر برصغیر میں دین کی کوئی شعر روٹن نظر آتی ہے اور صحیح دین کے کوئی نام ہوسکتا۔ اگر برصغیر میں دین کی کوئی شعر روٹن نظر آتی ہے اور صحیح دین کے کوئی نام ہوسکتا۔ اگر برصغیر میں دین کی کوئی شعر روٹن نظر آتی ہے اور صحیح دین کے کوئی نام لیا نظر آتے ہیں تو وہ صرف ان بور یا تھیں علیا کے کرام کی بدولت نظر آتے ہیں۔

#### الله ديگراسلام ممالك كاحال

میں آپ سے اپنے مشاہدے کی ہات وس کرتا ہوں کہ برصفیرے لکل کر دیگر اسمادی ممالک بھی موجود ہیں، وہاں کے حالات بھی اپنی آ کھوں سے ویکھے ہیں، لیکن وہاں پر دین کاوہ والہانہ جذبہ، اتہاع نبوی (ساہلیہم) کا وہ شوق



اورالقد کے دین کے لیے جذبہ فدا کاری جو آپ کو برصغیر میں نظر آتا ہے، اس کا عشرِ عشیر میں نظر آتا ہے، اس کا عشرِ عشیر مجبی آپ کو ان ممالک میں نہیں ملے گا۔ اگر علم و تحقیق کی بات ہوتی تو بے خک دنیا کے دیگر ممالک میں علم و تحقیق کے ایسے بڑے بڑے ادارے موجود ہیں کہ جن کی سندوں کو ساری دنیا میں اہمیت دی جاتی ہے۔ مصر میں عظیم الثنان درس گاہ '' جمعة الاز ہر'' ہے اور صدیوں سے وہاں تعلیم و تعلم کا کام ہورہا ہے، لیکن اگر اس کا موازنہ '' دار العلوم دیو بند'' اور اس سے متعلقہ مدارس سے کرکے دیکھیں تو آپ کو زمین و آسان کا فرق نظر آئے گا۔

وہاں پر بھی اگر چہ صحابِ سنہ کا درس دینے والے موجود ہیں، نقہ وتفیر کے ہدارس بھی موجود ہیں، لیکن یہ دیکھ کر بعض اوقات خون کے آنبو رونے کوبی چاہتا ہے کہ استاد درس حدیث دے رہا ہے، لیکن سرسے لے کر پاؤں تک کوئی ایک نظافی عالم دین ہونے کی نظر نہیں آئی۔ تصنیفی وتحقیقی مقالے دیکھیں اوران کے ماخذ دیکھیں تو واقعی ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان سے بڑا عالم کوئی نہیں، لیکن اگر ان کے طرزِ زندگی کا مشاہدہ کریں تو معلوم ہوگا کہ وہ جو پچھ تعلیم دے رہے تھے، اس کا کوئی عکس ان کی ذاتی زندگی میں نظر نہیں آتا۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ ان ممالک میں جہاں سے یہ مدارس ناکارہ قرار دے کرفنا کر دیے گئے، کھلی آتھوں نظر آتا ہے کہ تھوراسلام بدل چکا ہے اور دین کا نقشہ تبدیل ہو چکا ہے، نہ جانے دین کا کون سا ایڈیش ہے جس کو اسلام محمد کر اپنے آپ کومسلمان اور اپنے ملک کواسلامی ملک کہتے ہیں۔



یانڈونیشی اسلام ہے

مجھے چند برس پہلے انڈونیشیا جانے کا اتفاق ہوا، جس کا دارالحکومت'' جار<sup>تہ''</sup>

ہے، جو بڑا عالیشان شہر ہے، حمد ن ور تی کے اعتبار سے بڑاعظیم الشان شہر معلوم ہوتا ہے۔ میں نے اپنے میز بانوں سے کہا کہ اگر یہاں کوئی دین درس گاہ ہوتو مجھے وہاں لے چلیے، وہ لوگ مجھے جکارتہ کی سب سے بڑی دین درس گاہ میں لے گئے، میں بہت شوق سے چلا۔ عمارت بڑی زرق برق تھی۔ اندر جا کرانہوں نے سب سے پہلے پرنیل سے ملاقات کرائی، میں نے دیکھا توسرے یاؤں تک کوئی اسلامی وضع قطع کا نشان پرنیل صاحب مین نظرندآیا۔ میں نے عرض کیا کہ مدرسه دیکھنا جاہتا ہوں، وہ مجھے درس گاہوں میں لے گئے، جب میں دارالحدیث میں پہنیا تو حیرت، افسوس اور صدمے کی کوئی انتہا نہ رہی۔ میں نے دیکھا کہ عورتیں اور مرد ایک ساتھ صدیث کادرس لے رہے ہیں، میں نے پرنیل سے یوچھا کہ درس حدیث میں بھی مخلوط تعلیم ہے؟ انہوں نے ذرای آہ بھر کر کہا کہ ہاں! یہ جارا انڈونیش اسلام ہے اور اس اسلام کی ہم یہاں تعلیم وے رہے ہیں۔ اس وقت مجھے ان بے رونق دینی مدارس اور بورینشیں علاء کی قدرو قیت معلوم ہوئی، جنہوں نے ان مدارس کواتباع سنت کی راہ پر گامزن کیا۔ ہمارے وہ اکابر حضرت نانوتوی، حضرت گنگوہی مططیخ اور ان کے تمبعین اور ان کے شاگرد جنہوں نے قربہ قربہ، بستی بستی اسلام کی شمع روش کی اور دین کو سی عمل میں ہم ۔ تک پہنچایا، ان مدارس ہی کو اللہ تعالیٰ نے صحیح دین کی حفاظت وصیانت کا ذریعہ بنارکھا ہے۔

مسلمانوں کی پستی

ایک اور بڑے اسلامی ملک میں جانے کا اتفاق ہوا۔ نام اس لیے نہیں لیتا کہ تحقیر مقصود نہیں، محض تنبیہ مقصود ہے کہ اس تعمتِ خداوندی کا جس قدر ہوسکے

مَوَعِظِعُمُاني الله بلد ببارم



میں اس کانفرنس میں پڑھنے کے لیے ایک مقالہ لکھ کرلے گیاتھا،لیکن طبیعت پر ایسا انقباض ہوا کہ وہ مقالہ تو رکھا ایک طرف اور فی البدیہہ جو کچھ کہا اس کا حاصل یہ ہے۔

قول وفعل میں تضاد

ہم یہ کانفرنس تو کررہے ہیں سیرت کے نام پر،لیکن میہ بتائیے کہ کیا <sup>اس</sup>

774

### الما المراجع ا



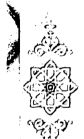
میں سرسے پاؤل تک، رہنے کے کمرول سے لے کر بیت الخلاء تک کوئی ایک چیز بھی سیرت نبوی مل فالیا پہر سے مناسبت رکھتی ہے؟ مقالے سیرت پر پڑھے جارہ ہیں اور حال سے ہے کہ جلسے میں دور دور تک کوئی نشانِ سنت نبیں، یہاں تک کہ اگر کوئی طریقِ نبوی مال فالیا پہر پراستنجاء کرنا چاہے تو نبیں کرسکتا تو پھر آخر اس کانفرنس کا کیا حاصل ؟

### اکابر دیوبندکی خدمات



ان مما لک میں اگر دین انحطاط کے اسباب پر غور کیا جائے تو اس کے سوا اور کوئی سبب نظر نہیں آتا کہ انگریزیہاں بھی آیا، انگریز وہاں بھی آیا، اس نے سازشیں یہاں بھی کیں، وہاں بھی کیں، لیکن فرق جونظر آتا ہے، وہ یہ ہے کہ یہاں پریہ بوریہ نشین اور دینی درس گاہیں موجود تھیں، جہاں پراللہ اور اس کے رسول صلا فالیہ کا ذکر کیا جاتا ہے، ونیا سے منہ موڑ کر، روکھی سوکھی کھا کر، موٹا جھوٹا بہن کر، اللہ کے دین کی خدمت کے لیے کمر باندھ رکھی تھی اور دنیا سے منہ موڑ کر صرف اسی اللہ کی طرف متوجہ ہوئے اور جہاں کہیں سے ان مدارس کوفنا کیا گیا وہاں پرسنت نبوی بائیل فی مقود ہوگیا۔

دراصل جونگہبان وگلہ بان تھے، ان کوختم کر دیا گیا اور عوام کا سارا کا سارا ریوڑ بغیر گڈریے اور چرواہے کے رہ گیا اور جس بھیڑیے نے چاہا سب بھیڑکو پھاڑ ڈالا، جس نے چاہا د بوچ کر کھالیا۔ اس کے مقابلے میں جب اپنے ملک کا حال دیکھتے ہیں تو حقِ شکر ادائہیں کر سکتے اور یہ صدقہ ہے حضرت نانوتوی، حضرت



گنگوری، حفرت شیخ البند، حفرت تھانوی اور حفرت مدنی نور اللہ مرقدیم کا جنہوں نے دنیا کی ہر خواہش کو چھوڑ کر صرف ایک چیز کو مقصد بنایا کہ انگریز کی اس سازش کا مقابلہ کیا جائے، کیونکہ انگریز یہ چاہتا ہے کہ مسلمانوں کے دلوں سے ایمان واسلام کا نیج نکالا جائے۔ ان ہی اکابر نے کے کھیاء میں بررو بازو شاملی کے میدان میں مقابلہ کرنا چاہا، لیکن جب دیکھا کہ وسائل اس بات کی اجازت نہیں دیتے تو ہرقتم کی سابی وساجی تحریکات سے منہ موڑ کر گوشہ نشین ہو کر سوچا کہ اس کو حج شکل وصورت میں چر جملے ہورہے ہیں، اسے جس طرح محفوظ رکھا جاسکتا ہے، اس کو حج شکل وصورت میں محفوظ رکھا جاسکتا ہے، طرف متوجہ ہوں تو کم ان کو صحیح شکل وصورت میں دین مل جائے۔ اس کام طرف متوجہ ہوں تو کم ان کو صحیح شکل وصورت میں دین مل جائے۔ اس کام دروازے ان یہ بند کردیے گئے۔

سلطان تغلق کے زمانے میں صرف دہلی شہر میں ایک ہزاردینی مدارس سے الیکن انگریز کے آنے کے بعد ان کوفنا کرنے کی کوشش کی گئی اور بیہ منصوبہ بنایا گیا کہ تمام سرکاری نوکر یاں اور معاش کے تمام ذرائع ان لوگوں پر بند کردیے جائیں، تاکہ بیہ بھوک وفاقے سے گھبرا کر دین تعلیم وتعلم کو چھوڑ دیں، لیکن قربان جائیں، تاکہ بیہ بھوک وفاقے سے گھبرا کر دین تعلیم وتعلم کو چھوڑ دیں، لیکن قربان جائیے ان نفوس قد سیہ کے جنہوں نے تمام مفادات کو ٹھکرا کر اس دین خداوندی کو شھکل وصورت میں محفوظ رکھنے کی سعی فرمائی اور اسی غرض کے لیے وارالعلوم دیو بندقائم ہوا۔ بیہ مدارس کتنے بے وسیلہ سہی، کتنے سادہ سہی، کتنے ہی بے رونق دین پر ان مدارس





کا ایک رعب طاری ہے اور جب تک یہ مدارس اپنی سیح ڈگر پر قائم ہیں، ان شاء الله كوئى ميلى أنكه سے ان كونہيں د كھ سكتا اور اسى رعب كا نتيجه ہے كه دين صحيح شكل میں قائم ہے۔ الحمدللہ ہم سب اپناتعلق دیوبندسے جوڑتے ہیں اور بیا بات ہمارے لیے باعث فخروشکرے کہ اللہ تعالی نے ان اکابر سے ہمارا دامن وابستہ فرمایا۔

### وارالعلوم کس چیزکانام ہے؟



## امام رازی اورشیطان



میرے والد ماجد، حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب رالیبید بڑے کام کی بات فرمایا کرتے ہے کہ اگر تنہاعلم ہی مقصود ہوتا اور تنہاعلم ہی باعث نجات ہوتا تو

اس کا ننات میں شیطان سے بڑا عالم کوئی نبیں۔ اتنا بڑا عالم ہے کہ امام رازی جیسیہ جیے عالم وللفی کو بھی پریشان کردیا اور عین نزع کے وقت ان کے آیا آوحمکا كه امام صاحب! آب دوسرے عالم كى طرف جارے بني،معلوم نبيس جنت ميں واخله ہویا جہنم سے سابقہ یڑے، یہ تو بتائے کہ کیا چز لے کر جا رہے ہیں؟ امام صاحب راتيبيان فرمايا كه مين توكلمه "لااله الاالله" كي دولت لے كر حار ما بول اور الله تعالى نے كلمه ير صنے والے كے ليے مغفرت كا وعده فرمايا ہے، شيطان اور الله تعالى عدم پرے وال سے اللہ اللہ علی عدم اللہ اللہ علی الل بھی ہے؟ امام صاحب رافیعید کی ساری زندگی عقائد و کلام کی بحثیں کرتے ہوئے اور توحید کے دلائل دیتے ہوئے گزری تھی، ان کے یاس دلائل کی کیا کی تھی؟ امام رازی رایدی نے ایک دلیل دی تو شیطان نے کہا کہ اس پر تو فلال اعتراض وارد ہوتا ہے، اس لیے یہ دلیل کمل نہیں، امام صاحب رائیکیہ نے دوسری دلیل دی، شیطان نے اسے بھی توڑ دیا، اس طرح تیسری دلیل کو بھی توڑ دیا، یہاں تک کہ ا ا دلائلِ توحید بیان فرمائے، کیکن شیطان نے ہر ایک کوتوڑ ڈالا۔

اب امام صاحب رالینید کی حالت غیر ہوگئ کہ جو پچھ عقلی دولت تھی وہ توسب کی سب ابلیس نے توڑ کر رکھ دی، لیکن الله تعالی نے فضل فرمانا تھا، ورنه خدانخوستہ مین نزع کے وقت ایمان میں کچھ تزلزل پیدا ہوجائے تو ساری عمر کی كمائى دهرى ره جائے گى اور فضل الله تعالى نے اس طرح سے فرما يا كه اس وقت ایک بڑے اللہ والے بزرگ تھے، شیخ نجم الدین کبری رائیظیہ، جن کی خدمت میں ایک مرتبدامام صاحب رحمہ اللہ چلے گئے تھے اور ان سے پھ تعلق بھی قائم ہوگیا تھا، اللہ تعالیٰ نے اس موقع پر اس طرح مدو فر مائی کہ حضرت شیخ مجم الدین رایسید كى صورت ان كے سامنے آئى اور يوں لگا، جيسے حضرت فيخ فرما رہے ہيں كه ارے! کہہ دے کہ میں خدا کو بے دلیل ایک مانتا ہوں، کیونکہ بیرسارے دلائل

شیطان توڑتا رہے گا، چنانچہ اللہ نے نضل فرمایا اور امام صاحب را لیے نے سے کہہ دیا کہ میں بے دلیل خدا کو ایک مانتا ہوں، بیر کہا اور اللہ نے اپنے پاس بلا لیا۔

تنهاعكم كيحنبين

حقیقت میں تنہا علم کچھ بھی نہیں، علم اس وقت باعث فضیلت بڑا ہے، جب اس پرعمل بھی ہو اورعلم بلاعمل ہے کارہے۔ ہمارے حضرات علماء دیو بندی خصوصیت یہ ہے کہ انہوں نے محض درس گاہیں ہی قائم نہیں کیں، بلکہ وہ جس طرح ایک درس گاہ بھی تھی، ہراستاذو شاگرد کے درمیان ایسا تعلق تھا، جیسا کہ شیخ ومرید کے درمیان ہوتا ہے اور یہ نہیں کہ محض زبان سے حدیث کا ترجمہ پڑھ کر، اس کی تحقیق کرکے سمجھا دیا، بلکہ اپنے عمل ہان سے حدیث کا ترجمہ پڑھ کر، اس کی تحقیق کرکے سمجھا دیا، بلکہ اپنے عمل کا شوق پیدا ہوا اور اللہ کو جو صفات مطلوب ہیں، وہ صفات طلبہ میں پیدا ہوئی اور پھر ای تربیت سے حضرت شیخ الہند، حضرت مدنی اور حضرت تھانوی برططین کا فرقت سے حضرت شیخ الہند، حضرت مدنی اور حضرت تھانوی برططین کا کام نہیں تھا، کیونکہ کہ تا ہیں جھیی شخصیات پیدا ہوئیں۔ یہ صرف حروف ونقوش کا کام نہیں تھا، کیونکہ کہ تا ہیں کررہے ہیں، وہ بہت بڑے صالح ہوتے۔ دراصل یہ وہ دینی مذاق ومزاج اور فراج اور فراج اور فراج اور کی طرف منتقل ہوتا تھا، اس جذبے سے شخصیات بی ہوں۔

اصلاح كاطريقه

اصلاح کا وہ طریقہ جوحضور اقدس سرور دو عالم مل فیالیے ہم سے آج تک چلا

مواخطعماني

امام ما لك رايشيه فرمات بين:

"لَنْ يَصْلُحَ آخِرُ هَاذِهِ الْأُمَّةِ الْأَبِّمَ اصَلْحَ بِهِ

اس امت کے آخر زمانے کے لوگوں کی اصلاح صرف ای طریقے سے ہوسکتی ہے جس طرح کہ اس امت کے پہلے لوگوں کی اصلاح ہوئی تھی اور وہ اصلاح بیقی که نبی کریم مان فالیلم نے نه صحابہ ری اللہ این کوکوئی کتاب پڑھائی تھی اور نہ ہی کوئی تحقیقی مقالے پڑھ کر سنائے تھے۔ ہرانسان جانتا ہے کہ نبی کریم سرور دو عالم من فلیلیم ای تھے، لکھنا پر هنانہیں جانے تھے، لیکن اُتی ہونے کے باوجود بوری کا تنات کے سب سے بڑے عالم سرکار دو عالم مل فلالیا بھی تھے۔ آب مل الماليلم كى تربيت قول سے زيادہ عمل سے تھى، جس كى وجہ سے صحابہ کرام رہن ہیں جیسے جانثار وفدا کار تیار ہوئے۔

### 😥 صحابه کرام وی الله اورالقابات

حضرت شاہ اساعیل شہید رافیلیہ نے بڑی عدہ بات کھی ہے جو یاو رکھنے کے قابل ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اگرآپ صحابہ کرام ری اللہ عین کے حالات کو ریکھیں تو وہاں آپ کو اس قتم کے القاب و آواب نہیں ملتے، جیسے کہ آج کل لوگ بڑے بڑے علاء کے لیے استعال کرتے ہیں۔ سی کوکہا جا رہا ہے" راس المحققين", "خاتم المحدثين", "امام الاتقياء", "زبدة الازكياء"- خ

(١) الشفالقاضى عياض: ٨٨/٢، طبع دار الفكر.

جانے کیا کیا القاب ہیں، لیکن کیا بھی ایسا بھی سنے میں آیا؟ کہ کی نے کہا بواہام الحدثین، صدیق اکبر رفائش یا کہا ہو رکیس الشکلمین، عربن الخطاب دولتن یا کہا ہو مفلر اسلام عثان غی رفائش یا کہا ہو رکیس الشکلمین، عربن الخطاب دولتن یا کہا ہو بلکہ یہ القاب بعد کے لوگوں کے ساتھ لگاتے ہیں۔ امام ابوضیف، امام شافعی، امام ملک یا امام احمر بن طبی رفتی نہیں کہتا، امام عثان زفائش نہیں کہتا۔ امام عثان زفائش نہیں کہتا۔ امام صفات کمال آپ نے ان کے اندر جمع کردیں۔ جب کہد دیا کہ دو ان کے اندر جمع کردیں۔ جب کہد دیا کہ دو فقیہ بھی ہے، شکلم بھی ہے، مجاہد بھی ہے، غرض یہ کہون کو سے کہون کو سے کہون کے ساتھ صفات اللہ کی بندیدہ ہیں، وہ تمام اس بندے میں جمع ہیں، اس لیے کی صحابی کو صفات اللہ کی بندیدہ ہیں، وہ تمام اس بندے میں جمع ہیں، اس لیے کی صحابی کو ان القاب و آ داب کی ضرور سے نہیں، وہ ان سے بے نیاز ہیں۔ صحیح بخاری میں ان القاب و آ داب کی ضرور سے نہیں، وہ ان سے بے نیاز ہیں۔ صحیح بخاری میں آتا ہے کہ ایک شخص نے جاکر حضرت ابن عباس نتائیا سے شکایت کی کہ حضرت آتا ہے کہ ایک شخص نے جاکر حضرت ابن عباس نتائیا سے شکایت کی کہ حضرت

"دَعْهُ فَإِنَّهُ قَدْصَحِبَ رسول الله عَلَيْهَمَ "(١)

امرمعاوید والند ایک رکعت وزیر حت بین، یعنی تین کی بجائے ایک برجے بین

ارے! چھوڑوان باتوں کو، یہ تو نبی کریم ماہ اللہ کے صحبت یافتہ شاگرد ہیں، تم کیوں اعتراض کرتے ہو؟

کون افضل ہے؟

حطرت عبداللہ بن مبارک ولوئیہ ہے کی نے بوچھا! بتایے کہ حضرت

(۱) صحیحالبخاری:۲۸/۵(۲۷۹۴).

توجواباً حضرت ابن عباس فاللهان فرمايا:

سوسوبو

معاویہ بڑائیڈ وعربن عبد العزیز رائیٹیہ میں سے کون افضل ہے؟ سوال کرنے والے نے الی ہوشیاری سے کام لیا کہ ادھر تو لیا حضرت معاویہ رفائیڈ کو جو کہ خالفت علی رفائیڈ کی وجہ سے لوگوں کی مخالفت کا شکار ہیں، دوسری طرف لیاعربن عبدالعزیز رائیٹی کو جو تھے تو تا بعی، لیکن باعتبارِ صفات اللہ تعالی نے ان کوعر ثانی بنایا تھا اور ان کو بہت اونچا مقام دیا تھا، یہاں تک کہ ان کی خلافت کو بھی بحض بنایا تھا اور ان کو بہت اونچا مقام دیا تھا، یہاں تک کہ ان کی خلافت کو بھی بھی اور ان کو بہت اونچا مقام دیا تھا، یہاں تک کہ ان کی خلافت کو بھی بھی اور قبل ہے تھا کہ ابن مبارک رائیٹی چکر میں آجا عی گے، لیکن عبداللہ ابن مبارک رفائیڈ نے جو پچھ جواب ارشاد فر مایا، وہ آب زر سے لکھنے کے قابل ہے۔ فرمایا کہ تم موازنہ کرتے ہو معاویہ زفائیڈ اور عمر بن عبدالعزیز رائیٹی کے درمیان ؟ خدا کی قتم! رسول اکرم صفائیٹی کی معیت میں جہاد کرتے ہوئے معاویہ رفائیڈ کی ناک میں جو مٹی پڑی تھی، وہ ہزار عمر بن عبدالعزیز سے بہتر ہے۔ حالتِ ایمان میں جس پر ایک نگاہ نبوت پڑگئ اس کی عبدالعزیز سے بہتر ہے۔ حالتِ ایمان میں جس پر ایک نگاہ نبوت پڑگئ اس کی عبد العزیز سے بہتر ہے۔ حالتِ ایمان میں جس پر ایک نگاہ نبوت پڑگئ اس کی عبدالعزیز سے بہتر ہے۔ حالتِ ایمان میں جس پر ایک نگاہ نبوت پڑگئ اس کی عبدالعزیز سے بہتر ہے۔ حالتِ ایمان میں جس پر ایک نگاہ نبوت پڑگئ اس کی عبدالعزیز سے بہتر ہے۔ حالتِ ایمان میں جس پر ایک نگاہ نبوت پڑگئ اس کی کا یا پلے کئی۔ (۱)

### 🕸 محبت کی برکت

درحقیقت دین منتقل ہوا صحبت کے ذریعے، یہ دین صحابہ ری اللہ ہے تابعین کی طرف منتقل ہوا اور یہ سلسلہ کی طرف منتقل ہوا اور یہ سلسلہ آج تک ای طرح جاری وساری ہے۔ محض حروف ونقوش سے علم حاصل نہیں ہوتا اور نہ ہی اخلاق محلٰی ہوتے ہیں اور یہ ہی وہ رازتھا جے حضرات علائے دیوبند نوراللہ مراقد ہم نے جان لیاتھا ۔

(١) البداية والنهاية لابن كثير ١٤٨/٨ طبع دار إحياء التراث العربي.





تضيلت علم وعلاء

No.

نہ کتابوں سے، نہ کالج سے، نہ زر سے پیدا دین ہوتا ہے بزرگوں کی نظر سے پیدا

کورس تو لفظ ہی عکماتے ہیں آدی، آدی بناتے ہیں

ای راز کو جاننے کا یہ نتیجہ تھا کہ ایک طرف توعلم و تحقیق کے سمندر بہہ رہے ہیں، تو دوسری طرف اتباع سنت، سادگی اور ایثار کا ایسا پیکرنظر آرہا ہے کہ صحابہ كرام رَجْنِهِ عَلَى كَا يَا دِينِ تازه ہوگئيں۔حضرت نانوتوي والنيوُ علم كا وہ بحر پيكران تھ، جھوں نے بڑے بڑے یادریوں، آربہ ساجیوں کو چند لمحول میں وحیر کردیا، بڑے بڑے معقولات کے جانے والوں اور مناظر لوگوں کو ذرا ذرای بات میں فکست وے وی اور تصنیف و حقیق کا یہ عالم که صرف ایک کتاب "آب حیات" کو لے لیجے! اچھا خاصا فارغ التحصیل بھی اینے حواس خسہ ظاہرہ وبالمنه كومتوجه كرك مجمنا عاب تونبيل مجه سكتا، ليكن حالت به كرتهه بند بانده ہوئے ہیں اور ایس وضع قطع کہ دیکھنے والا بھی سمجھے کہ بہتو کوئی بڑھا لکھا آدی بھی نہیں، چہ جائیکہ اتنا بڑا عالم ہو اور خود فرماتے ہیں کہ خدا کی قتم! اگر دو حرف علم کی تهت قاسم پرنه هوتی تو دنیا کو پتا بھی نه چلتا که قاسم کبال پیدا مواتها اور کبال مرگیا؟ لیکن اس کے باوجود اپنی اصلاح کے لیے حضرت حاجی امداد الله صاحب راتی کی فدمت میں حاضر ہو گئے۔حضرت حاجی صاحب رایٹھید رمی علوم کے اعتبارے مرف کافیہ، قدوری تک پڑھے ہوئے تھے۔ ان کے پاس پہنی کرعرض کرتے الل كر حضرت مجه بيعت فرماليحي، اين حلقة ارادت مين شامل كرليجي اور ميرى املاح فرما دیجیے۔ لوگوں نے کہا کہ بیر کیا غضب کیا؟ آپ نے تو لٹیا ڈبو دی،



مواعظاعماني

چاہیے تو بیر تھا کہ حاجی امداد اللہ راٹیلیہ آپ کی خدمت میں حاضری دیتے، زانوئے تلمذ تہہ کرتے، الٹا آپ ان کے پاس چلے گئے۔

#### الله الله كي مثال على مثال

جوابا حضرت نانوتوی رائیگید نے فرمایا کہ میاں! میں ایک مثال دیتا ہوں،
اس سے بات بھے میں آجائے گی کہ ہم میں اور حضرت حاجی صاحب رائیگید میں کیا
فرق ہے؟ فرمایا کہ ہماری مثال اس شخص کی سی ہے جس نے گلاب جامن کے
بارے میں بڑی شخقیق کی ہوکہ کیے بنتی ہے؟ کیا کیا اجزائے ترکیبی ہوتے ہیں؟
وغیرہ وغیرہ، لیکن اگر کوئی پوجھے کہ آپ نے کھائی بھی ہے؟ تووہ کے کہ میاں!
کھائی تو نہیں۔ بھائی آپ کو اس کی مکمل تاریخ معلوم ہے، شجرہ نسب سے بھی
واقف ہیں، لیکن ذاکتے سے ناواقف ہیں اوردوسراوہ شخص ہے جے کھے بھی نہیں
معلوم کہ گلاب جامن کب ایجاد ہوئی؟ کس نے ایجاد کی اور اجزاءِ ترکیبی کیا
ہوتے ہیں؟ لیکن وہ ضبح وشام کھاتا اور اس کی لذت سے آشا ہے۔

فرمایا کہ ہماری مثال اس کی ہے جو گلاب جامن کی تاریخ وترکیب سے
تو واقف ہے، لیکن ذاکتے سے نا آشاہے، دین کے علوم سے ہمیں واقفیت
تو ہے، لیکن عمل کا ذائقہ ابھی تک نہیں چکھا اور اس عمل کے ذاکتے کو چکھنے کے
لیے حضرت عاجی صاحب رائیلیہ کی خدمت میں پہنچا ہوں۔ آپ ویکھیں کہ علم کا
یج نا پید کنارا بھی اپنے آپ کو محتاج اصلاح سمجھتا ہے۔ اس بات کا محتاج سمجھتا
ہے کہ کوئی میرے افلاق کو مجلی وصفی بنائے اور اس مقصد کے حصول کے لیے
ایک ایسے منص کے پاس جارہا ہے جو بظاہر انی ہے۔

A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH



## دیوبندنام ہے پورے دین کا

یہ خصوصیت ہے علائے دیوبند کی جس کے بارے میں بعض لوگوں نے سمجھ رکھا ہے کہ دیوبند نام ہے کی جماعت اور فرقے کا۔ در حقیقت دیوبند نام ہے پورے دین کا اور دین کی اس تعبیر و تشریح کا جو سرکار دو عالم ملائیلیل نے صحابہ کرام می اللہ اللہ کی اس تعبیر کے دیوبند ہمارے لیے صحابہ کرام می اللہ کی اس کے نمونے پیش کر گئے ہیں اور ایسے نمونے پیش کر گئے ہیں کہ آج دنیا اس کی مثال پیش کر نے سے عاجز ہے۔

#### حضرت ميال صاحب رالشيليه اور كيامكان



حفرت مولانا سید اصغر حسین صاحب را الیالیہ جو حضرت میال صاحب را الیالیہ کے نام سے مشہور ہیں، دارالعلوم دیوبند کے محدث سے اور ابوداؤدشریف پڑھایا کرتے سے۔ میرے والدصاحب نے سایا کہ دیوبند میں حضرت میال صاحب کا مکان کیا بنا ہوا تھا، جب بھی برسات آتی تو بھی چیت گرگئ تو بھی دیوارگرگئ، ہرمرتبہ مان کی برمرتبہ والد صاحب نے حضرت برسات کے بعد مکان کی مرمت کرنی پڑتی۔ ایک مرتبہ والد صاحب نے حضرت سے عرض کیا کہ حضرت آپ ہرمرتبہ مصیبت میں مبتلا ہوتے ہیں، بار بار مکان گرتا ہے، پھر بنواتے ہیں تو ایک ہی مرتبہ یکا بنوالیں۔حضرت میال صاحب را الیالیہ کرتا ہے، پھر بنواتے ہیں تو ایک ہی مرتبہ یکا بنوالیں۔حضرت میال صاحب را الیالیہ واقع ہوئے سے، فرمایا کہ واہ واہ! مولوی شفیع! تم نے بڑی گرتا کی بات کی، ہم اسنے بوڑھے ہوگئے، ہمیں تو یہ بات آج تک سمجھ میں نہ آئی کہ ایک ہی دفعہ یکا کروالیں۔حضرت والدصاحب را الیالیہ فرماتے ہیں کہ میں اگئی کہ ایک ہی وہ محست آئی کہ ایک ہی وہ محست آئی کہ ایک میں بنواتے، فرمایا کہ حضرت! مشورہ دینا مقصود تہیں تھا، میں وہ حکمت معلوم کرنا چاہتا ہوں جس کی وجہ سے آپ اینامکان پکانہیں بنواتے، فرمایا کہ معلوم کرنا چاہتا ہوں جس کی وجہ سے آپ اینامکان پکانہیں بنواتے، فرمایا کہ معلوم کرنا چاہتا ہوں جس کی وجہ سے آپ اینامکان پکانہیں بنواتے، فرمایا کہ معلوم کرنا چاہتا ہوں جس کی وجہ سے آپ اینامکان پکانہیں بنواتے، فرمایا کہ



#### مُوعِطِعُمُ في بلدينار

بھائی بات توتم نے بڑی اچھی کی اور میرے پاس اتنے بینے بھی ہیں کہ پکا کروالوں، لیکن آؤ! آج تم کو دکھا دوں۔ یہ کہہ کر ہاتھ پکڑا اور چل پڑے اور فرمایا کہ دیکھو! جس محلے میں میرا گھر ہے، اس میں اوّل سے آخر تک سب مکان کچے ہیں، کیا اچھا لگے لگا کہ اصغر حسین مکان پکا کرکے بیٹھ جائے؟ ہے کوئی جوائی مثال پیش کرے؟



أولئك آبَائِئ فَجِئْنِی بِمِثْلِهِمْ إذَا جَعْتَنَا يَا جَرِيْرُ الْمَجَامِع

ماوات کے نعرے لگانے والے اور شخنڈے کروں میں بیٹے کر فلسفہ مساوات بھارنے والے بہت ہیں، لیکن یہ علمائے دیوبند سے جنہوں نے مساوات بھار من النظالیہ کا نمونہ پیش کرکے دکھایا، یہ بوریہ شین اور چٹا ئیول پر بیٹے والے ہی تھے جنہوں نے مساوات کاعملی نمونہ پیش کیا، یہ شخنڈے کرول میں بیٹے کر فلسفہ مساوات بھارنے والے کتنے بڑے فرعون ونمرود ہیں۔ ان کے ملاز مین سے معلوم کریں تو سب حقیقت واضح ہوجائے گی۔



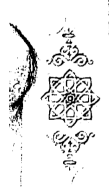
ایک به فلفه مساوات بگھارنے والے ہیں اور ایک سرکارِ دوعالم مال تُعلیکی ہیں کہ فاطمۃ الزہراء وُٹائیکی آتی ہیں، یارسول اللہ! چکی پیتے پیتے ہاتھ میں گڑھے پڑے ہیں، پانی کی مشکیں ڈھوتے سینے پرنیل پڑگئے ہیں، براہِ مہریانی! کوئی ایک خادم عنایت فرماد یجے، تاکہ گھرکے کام کاج کرنے میں آسانی ہوجائے۔ اگر جنت کی ملکہ کو ایک خادمہ مل جاتی تو قیامت نہ آجاتی، گرسرورِ دوعالم مال فائیلی نے فرما یا جب تک اہلِ صفہ کا انتظام نہیں ہوتا رسولِ خداکی بیٹی کو خادمہ نہیں مل سکتی، تم نوکرانی اورخادمہ کی فکرچھوڑ دو، میں تہیں ایسی بات خادمہ نہیں مل سکتی، تم نوکرانی اورخادمہ کی فکرچھوڑ دو، میں تہیں ایسی بات

بتا تا ہوں جو دنیا وآخرت میں کام آئے گی اور بھی بھی تھکن نہیں ہوگی اور وہ ہے کہ ہر نماز کے بعد ۳۳ مرتبہ بیان اللہ اور ۳۳ مرتبہ الحمد للہ اور ۳۴ مرتبہ اللہ اگر کے بعد ۳۳ مرتبہ بیان اللہ اور ۳۳ مرتبہ اللہ کرام جی تھی کرام جی تھی ہے کہ ان ان تبیعات کو اس لیے تبیع فاظمی کہتے ہیں۔ پھر صحابہ کرام جی تھی اور غلام اونٹ پر نے کیسانمونہ مساوات پیش کیا کہ عمر بن خطاب ذمی تھی جارے ہیں اور غلام اونٹ پر سوار ہے اور عمر زمالی اونٹ کی تکیل پکڑے چل رہے ہیں۔(۲) اس بیبویں صدی میں اگر اس مساوات محمدی کے نمونے نظر آئیں گے تو ان حضراتِ علائے دیوبند میں اگر اس مساوات محمدی کے نمونے نظر آئیں گے تو ان حضراتِ علائے دیوبند میں نظر آئیں گے اور جس چیز نے ان علائے دیوبند کو امتیاز بخشا، وہ دراصل علم میں نظر آئیں گے اور جس چیز نے ان علائے دیوبند کو امتیاز بخشا، وہ دراصل علم یرعمل کرکے اتباع سنت کانمونہ پیش کرنا تھا۔

#### 》 دارالعلوم كاامتياز



میرے دادا، حضرت مولانا محمد کیلین صاحب رافیظید دارالعلوم کے بالکل ابتدائی طالب علموں میں سے شے، وہیں پلے بڑھے اور وہیں فارغ التحصیل ہوئے، پھر وہیں پر پڑھانا شروع کیااورآ خری وقت تک درجہ فاری میں خدمت انجام دیتے رہے، حضرت نانوتوی رافیظید کے ہم سبق شے، وہ فرماتے شے کہ ہم نے دارالعلوم کاوہ زمانہ بھی دیکھا ہے کہ جس میں ایک شیخ الحدیث اورصدر مدرس سے لے دارالعلوم کاوہ زمانہ بھی دیکھا ہے کہ جس میں ایک شیخ الحدیث اورصدر مدرس سے لے کر ایک چوکیدار اور چپڑائی تک ہرخص صاحب نسبت ولی اللہ بھی تھا۔ دراصل دارالعلوم دیوبند نام ہے اس شجر طیبہ کا جس کی شاخوں سے اتباع سنت، دراصل دارالعلوم دیوبند نام ہے اس شجر طیبہ کا جس کی شاخوں سے اتباع سنت، ایثار، سادگی اور فدا کاری کی نوع بنوع شاخیں پھوٹی ہوئی نظر آتی ہیں اور یہی



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۸٤/٤ (۳۱۱۳) و صحیح مسلم ۲۰۹۱/٤).

<sup>(</sup>۲) خطبات حکیم الامت ۲۱/۲۲ طبع ادارة تالیفات الثرفید وتاریخ اسلام نجیب آبادی ۳۰۷/۱ طبع فلیس اکیدی لا مور ـ

#### مواعظم في الله المالية

جذبات منتقل ہوتے ہوئے چلے آرہے ہیں۔اللّٰد کا بڑا انعام ہے کہ اس نے ہمیں کا ان بزرگوں کے ساتھ وابستہ کیا ہے۔

آج اس اجماع کی ابتداء کے موقع پریہ مناسب معلوم ہوا کہ ابتداشکر سے کی جائے کہ یا اللہ! آپ کا شکر ہے کہ آپ نے ہمیں اس گروہ اور طاکفے کے ساتھ وابستہ کیا۔ خدانخواستہ اگر ہم کسی کا فر کے گھر پیدا ہوجاتے یا کسی گراہ شخص کے گھر جنم لیتے تو ہمارا کیا بتا؟ لہٰذاان مدارس کی قدر پہچانیں یہ درحقیقت ہمارے اکابر کا ترکہ وورثہ ہیں۔ اللہ ہم سب کو ان مدارس کی حفاظت اور مدد کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ اگر ہم اخلاص کے ساتھ کام کریں گے تو نصر بیخا خداوندی شاملِ حال ہوگی۔ اللہ تعالی ہمیں مدارس کی اہمیت کو سجھنے کی توفیق عطافرمائے۔ (آمین ثم آمین)

وآخى دعواناان الحمد لله رب العالمين















المرابع المراجع المراج

علاء کی تو این سے بھیں

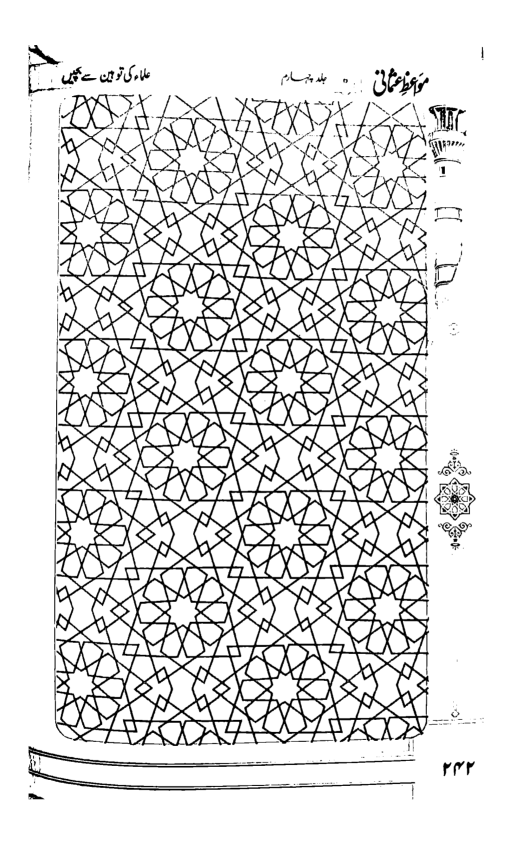




علماء کی توہیں سے جیس

(اصلاحی خطبات ۸/۲۳۷)

441



#### برالغه ارَمَا ارَحَمَ

## علماء کی توہین سے بچیں



الْحَدُلُ بِلْونَحُمَلُ الْ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُ الْفُومِنُ بِهِ وَنَعَرَفًا وَنَوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُورِا نَفُسِنَا وَمِنْ سَيِّمَاتِ اعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُهْدِهِ اللّٰهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُهْدِهِ اللّٰهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُهْدِهِ اللّٰهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَا اللّٰهُ وَحُدَا اللّٰهُ وَحُدَا اللّٰهِ فَلَا هَادِئ لَهُ وَنَشُهَدُ اَنَّ سَيِّمَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيّنَا لَا شَعِلَىٰ اللّٰهُ تَعَالَىٰ وَمَولَانَا مُحَبَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ مَلَى اللّهُ تعالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمَنَا عَلَيْهِ وَمَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا كَثِيْرَاكُ وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَمُوكِيمُ وَيَارَكُ وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا كَثِيرًا كُونُهُ إِلَيْ وَالْمَحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَسُلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَسُولُونَا مُحَبَّدًا اللهُ تعالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَسُلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَسُولُونَا مُحَبَّدًا وَالْمَعَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَسُلَّمَ اللّهُ مُعْلَىٰ اللّهُ عَمِنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَالْمُعَلِيمِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمُنَا وَمَنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ

امابعد!

فَاعُوْذُبِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْلٰنِ الرَّحِيْمِ "عَنْ عَمْرِ وَبْنِ عَوْفِ المُزْنَى رَضِى اللَّه تَعَالَىٰ عَنْهُ



قَالَ: قَالَ رَسَوْلَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

یہ حدیث اگر چہ سند کے اعتبار سے ضعیف ہے، لیکن معنی کے اعتبار سے تمام امت نے اس کو قبول کیا ہے، اس حدیث میں حضورا قدس سل طالیہ ہے بڑا اہم کت بیان فرمایا ہے۔ حدیث کا ترجمہ یہ ہے کہ حضرت عمروبین عوف مزنی ڈٹائیڈ سے روایت ہے کہ حضور اقدس سل طالیہ ہے نے فرمایا:

> ''عالم کی لغزش سے بچو اور اس سے قطع تعلق مت کرو اوراس کے لوٹ آنے کا انظار کرو''۔

''عالم'' سے مراد وہ شخص ہے جس کو اللہ تعالی نے دین کاعلم، قرآن کریم کا علم، حدیث کاعلم، فقہ کاعلم عطا فرمایا ہو، آپ کو یقین سے بیہ معلوم ہے کہ فلال کام گناہ ہے اور تم بید دیکھ رہے ہوکہ ایک عالم اس گناہ کا ارتکاب کردہا ہے اور اس غلطی کے اندر جتلا ہے۔ پہلا کام تو تم بید کرو کہ بیہ ہرگز مت سوچو کہ جب اتنا بڑا عالم بیدگناہ کا کام کر رہا ہے تو لاؤ میں بھی کرلوں، بلکہ تم اس عالم کی اس غلطی اور اس گناہ سے بچواور اس کود کھے کرتم اس گناہ میں جتلانہ ہوجاؤ۔

#### کاموں میں علاء کی اتباع مت کرو

اس حدیث کے ملے جملے میں ان لوگوں کی اصلاح فرمادی، جن لوگول کو

(۱)رياضة المتعلمين لابن السنى ص ٢٣٤ (٢٣٦) مكتبة نظام يعقوبي، والسنن الكبرى للبيهقى ٢٠٧١٠ (٢٠١٤): قلت: للبيهقى ٢٠٢٠/٨ (٢٠١٤): قلت: كثير واو. طبع دار الوطن.

جب کسی گناہ سے روکا جاتا ہے اور منع کیا جاتا ہے کہ فلاں کام ناجائز اور گناہ ہے، یہ کام مت کرو۔ تووہ لوگ بات ماننے اور سننے کے بجائے فورا مثالیں دینا شروع كرونية بين كه فلال عالم بهى توبيه كام كرتے بين، فلال عالم في فلال وقت ميں یہ کام کیا تھا .... حضور اقدس مل المالیہ نے پہلے قدم پر ہی اس استدلال کی جرا کا ف دی کہ تمہیں اس عالم کی غلطی کی پیروی نہیں کرنی ہے، بلکہ تمہیں اس کی صرف اچھائی کی پیروی کرنی ہے، وہ اگر گناہ کا کام یا کوئی غلط کام کررہاہے تو تمہارے دل میں سے جرائت پیدانہ ہو کہ جب وہ عالم بیکام کررہاہے تو ہم بھی بیکریں گے۔ ذرا سوچو کہ اگر وہ عالم جہنم کے رائے پرجار ہاہے تو کیا تم بھی اس کے پیچھے جہم کے رائے پرجاؤگے؟ وہ اگر آگ میں کود رہاہے توکیاتم بھی کود جاؤ گے؟ ظاہر ہے کہتم ایسانہیں کروگے، پھر کیا وجہ ہے کہ گناہ کے کام میں تم اس کی اتباع

## عالم كاعمل معتبر ہونا ضروری نہیں





اس وجہ سے علائے کرام نے فر مایا ہے کہ وہ عالم جوسیا اور صحیح معنی میں عالم ہو، اس کافتوی تومعتر ہے، اس کا زبان سے بتایا ہوا مسلہ تومعتر ہے، اس کاعمل معتبر ہونا ضروری نہیں۔اگر وہ کوئی غلط کام کررہاہے تو اس سے پوچھو کہ یہ کام جائز ہے یانہیں؟ وہ عالم یہی جواب دے گا کہ بیمل جائز ہیں، اس لیےتم اس كے بتائے ہوئے مسئلے كى اتباع كرو، اس كے عمل كى اتباع مت كرو، البذابيكها کہ فلال کام جب استے بڑے بڑے علاء کررہے ہیں تو لاؤ میں بھی ہے کام کرلوں، یہ استدلال درست نہیں، اس کی مثال توالی ہے، جیسے کوئی شخص یہ کیے کہ اتنے بڑے بڑے لوگ آگ میں کود رہے ہیں، لاؤ میں بھی آگ میں کود جاؤں۔ جیسے بیطر نے استدلال غلط ہے، اسی طرح وہ طرنے استدلال بھی غلط ہے، اس طرح وہ طرنے استدلال بھی غلط ہے، اس کی اخرا کی اتباع مت کرو۔ اس کیے حضورِ اقدس من النظائیا ہے تاہم کی اخرا کی اتباع مت کرو۔



### عالم سے برگمان نہ ہونا چاہیے

بعض لوگ دوسری فلطی یہ کرتے ہیں کہ جب وہ کسی عالم کو کسی فلطی میں یا گناہ میں مبتلا دیکھتے ہیں تو بس فوراً اس سے قطع تعلق کر لیتے ہیں اور اس سے بدگمان ہو بیٹے جاتے ہیں اور بعض اوقات اس کو بدنام کرنا شروع کردیتے ہیں کہ یہ مولوی ایسے ہی ہوتے ہیں اور پھرتمام علائے کرام کی تو ہیں شروع کردیتے ہیں کہ کہ آج کل کے علاء تو ایسے ہی ہوتے ہیں۔ اسی حدیث کے دوسرے جملے میں کہ آج کل کے علاء تو ایسے ہی ہوتے ہیں۔ اسی حدیث کے دوسرے جملے میں حضورِ اقدس مان فالی کی اس وجہ کی تردید فرما دی کہ اگر کوئی عالم گناہ کا کام کردہا ہے تو اس کی وجہ سے اس سے قطع تعلق مت کرو، کیوں؟



#### ا علاء تمہاری طرح کے انسان ہی ہیں

اس کیے کہ علاء بھی تمہاری طرح کے انسان ہیں، جو گوشت پوست تمہارے پاس ہے، وہ ان کے پاس بھی ہے، وہ کوئی آسان سے اترے ہوئے فرشتے نہیں ہیں، جو جذبات تمہارے ول میں پیدا ہوتے ہیں، وہ جذبات ان کے ول میں پیدا ہوتے ہیں، وہ جذبات ان کے ول میں بھی ہے، ان کے پاس بھی کے ول میں بھی ہے، ان کے پاس بھی ہے، شیطان تمہارے ہیجھے بھی لگا ہوا ہے، ان کے پیچھے بھی لگا ہوا ہے، نہ وہ گناہوں سے معصوم ہیں، نہ وہ پیغیر ہیں اور نہ وہ فرشتے ہیں، بلکہ وہ بھی ای دنیا کے باشدے ہیں اور جن خالات سے تم گزرتے ہو، وہ بھی ان حالات سے گزرتے ہیں، لہذا میتم نے کہاں سے بھے لیا کہ وہ گناہوں سے معصوم ہیں اور ان



ے کوئی گناہ سرز دنہیں ہوگا اور ان سے بھی غلطی نہیں ہوگ، اس لیے کہ جب وہ انسان ہیں تو بشری تقاضے سے بھی ان سے غلطی بھی ہوگی، بھی وہ گناہ بھی کریں کے، لہذا اس کے گناہ کرنے کی وجہ سے فورا علماء سے برگشتہ موحانا اور ان کی طرف سے بدگمان موجانا صحیح نہیں، اس لیے حضور اقدس من اللہ نے فرمایا کہ فورا اس سے قطع تعلق مت کرو، بلکہ اس کے واپس آنے کا انتظار کرو، اس لیے کہ اس کے یاس علم صحیح موجود ہے، امید ہے کہ ان شاء الله کسی وقت لوث آئے گا۔

### علاء کے حق میں دعا کرو



اور اگر اس کے لیے دعا کروکہ یا اللہ! فلال شخص آب کے دین کا حامل ہے، اس کے ذریعے جمیں دین کاعلم معلوم ہوتا ہے، یہ بے چارہ اس گناہ کی مصيبت ميں پھنس گياہے، اے الله! اس كو اپنى رحمت سے اس مصيبت سے تکال دیجیے۔اس دعاکے کرنے سے تمہارا ڈبل فائدہ ہے: ایک دعاکرنے کا الواب ملے گا، دوسرے ایک مسلمان کے ساتھ خیر خواہی کرنے کا تواب اور اگر تمہاری بیدعا قبول ہوگئ توتم اس عالم کی اصلاح کاسبب بن جاؤگے، پھراس کے نتیج میں وہ عالم جتنے نیک کام کرے گا وہ سبتمہارے اعمال نامہ میں بھی کھے جائیں گے، لہذا بلا وجہ دوسروں سے بیہ کر کسی عالم کو بدنام کرنا کہ فلال بڑے عالم بنے پھرتے ہیں، وہ توبہ حرکت کررہے تھے، اس سے پھھ حاصل نہیں، اس ہے تمہیں کوئی فائد ونہیں پہنچے گا۔

عالم ہے مل بھی قابل احترام ہے

دوسری بات بیرے کہ حضرت مولا نااشرف علی صاحب تھانوی را الله فرماتے



مواطعاني

1

ہیں کہ عالم کو توخود چاہیے کہ وہ باعمل ہو، لیکن اگرکوئی عالم بے عمل بھی ہے تو بھی وہ عالم اپنے علم کی وجہ سے تمہارے لیے قابلِ احترام ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کو علم ویا ہے، اس کا ایک مرتبہ ہے، اس مرتبہ کی وجہ سے وہ عالم قابلِ احترام بن گیا، حیا کہ والدین کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ

وَإِنْ جَاهَ لَكَ عَلَى أَنْ تُشُرِكَ فِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْمُ وَقَالَ (١)

اگر والدین کافر اور مشرک بھی ہوں تو کفر اور شرک میں توان کی بات مت مانو، لیکن دنیا کے اندران کے ساتھ نیک سلوک کرو، اس لیے کہ ان کواللہ تعالیٰ کی طرف سے مال باپ ہونے کا شرف حاصل ہے، وہ بذات خود قابل بحریم اور قابل تعظیم ہیں، تمبارے لیے ان کی ابانت جائز ہیں۔ ای طرح اگر ایک عالم ب عمل بھی ہے تو اس کے حق میں دعا کرو کہ یا اللہ! اس کو نیک عمل کی توفق دے مل بھی ہے تو اس کی بڑملی کی وجہ سے اس کی تو ہیں مت کرو حضرت تعانوی ولیا با معالی ہوتی، جب بک اس علاء سے خطاب کرتے ہوئے فرماتے کہ نراعلم کوئی چر نہیں ہوتی، جب بیر سے پاس کے ساتھ مل نہ ہو، لیکن سیمی فرماتے کہ میرامعمول سے ہے کہ جب میر سے پاس گوئی خالم آتا ہے تو اگر چہ اس کے بارے میں مجھے معلوم ہوکہ یے فلاں خلطی کے اندر جمال ہے بوجوں اور اس کے خالم کی وجہ سے اس کا اگر ام کرتا ہوں اور اس گر ھزت کرتا ہوں اور اس کی طرح ت کرتا ہوں اور اس کی ھزت کرتا ہوں اور اس کی ھزت کرتا ہوں۔

علاء تعلق قائم ركو

لبغای ها منگذا کرنا اور ملاء کو بدنام کرتے مجرنا کدار سے میاں! آج کل اسور القیان آیت (۱۰).



کے مولوی سب ایسے ہی ہوتے ہیں، آج کل کے علماء کا توبیر حال ہے .....بہی موجودہ دور کا ایک فیشن بن گیا ہے۔جولوگ بے دین ہیں، ان کا توبیطر زِعمل ہے ہی، اس لیے کہ ان کومعلوم ہے کہ جب تک مولوی اورعلاء کو بدنام نہیں کریں گے، اس وقت تک ہم اس قوم کو گراہ نہیں کرسکتے، جب علاء سے اس کارشتہ توڑدیں کے تو پھر بہلوگ ہمارے رحم وکرم پر ہول گے، ہم جس طرح جاہیں گے، ان کو گراہ کرتے چریں گے۔ میرے والدِ ماجد رہی فید فرمایا کرتے تھے کہ جب گلّہ بان سے بکریوں کا رشتہ توڑ دیا تو اب بھیڑیے کے لیے آزادی ہوگئی کہ وہ جس طرح چاہے بکر یوں کو پھاڑ کھائے، لہذا جولوگ بے دین ہیں، ان کا تو کام ہی یہ ہے کہ علماء کو بدنام کیا جائے،لیکن جولوگ دیندار ہیں، ان کابھی فیشن بنا جارہا ہے کہ وہ بھی ہر وقت علماء کی تو بین اور ان کی بے وقعتی کرتے پھرتے ہیں کہ ارے صاحب! علاء کا تو بیرحال ہے۔ان لوگوں کی مجلسیں ان باتوں سے محری ہوتی ہیں، حالانکہ ان باتوں سے کوئی فائدہ نہیں، سوائے اس کے کہ جب لوگوں کو علاء سے بدطن کردیا تو اب تہمیں شریعت کے احکام کون بتائے گا؟ اب تو شیطان ہی مہیں شریعت کے مسائل بتائے گا کہ بیاطال ہے، بیرام ہے، پھرتم اس کے پیچیے چلو کے اور گراہ ہوجاؤ کے، لہذا علماء اگرچہ بے عمل نظرآ تیں، پھر بھی ان کی اس طرح تو ہین مت کیا کرو، بلکہ ان کے لیے دعا کرو۔جبتم اس کے حق میں دعا کرو کے تو علم تو اس کے پاس موجود ہے، تمہاری وعا کی برکت سے ان شاء اللہ ایک دن وہ ضرور سیح رائے پرلوٹ آئے گا۔

ایک ڈاکو پیربن گیا

حضرت مولانا رشید احد گنگوبی رایشید ایک مرتبه ای مریدین سے فرمانے





THE STATE OF THE S

لگے تم کہاں میرے پیچھے لگ گئے، میراحال تواس پیر جیسا ہے جو حقیقت میں ایک ڈاکوتھا، اس ڈاکونے جب بیردیکھا کہ لوگ بڑی عقیدت اورمحبت کے ساتھ پیروں کے پاس جاتے ہیں، ان کے پاس ہدیے، تحفے لے جاتے ہیں، ان کا ہاتھ چومتے ہیں، یہ تو اچھا پیشہ ہے، میں خواہ مخواہ راتوں کو جاگ کر ڈاکے ڈالٹا ہوں، پکڑے جانے اور جیل میں بند ہونے کا خطرہ الگ ہوتاہے، مشقت اور تکلیف علیحدہ ہوتی ہے، اس سے اچھا یہ ہے کہ میں پیر بن کربیٹھ جاؤں، لوگ مرے یاں آئیں گے، میرے ہاتھ چومیں گے، میرے یاں ہدیے، تحفے لا ئیں گے، چنانچہ بیرسوچ کراس نے ڈاکہ ڈالنا جھوڑ دیا اور ایک خانقاہ بنا کر بیٹھ گیا، کمی تبیج لے لی، لمبا کرتہ پہن لیا اور پیروں جیبا حلیہ بنالیا اور ذکر اور تبیج شروع کردی۔جب لوگوں نے دیکھا کہ کوئی اللہ والا بیٹھا ہے اور بہت بڑا پیر معلوم ہوتا ہے، تو لوگ اس کے مرید بننا شروع ہو گئے، یہاں تک کہ مریدوں کی بہت بڑی تعداد ہوگئ، کوئی ہدیہ لار ہاہے، کوئی تحفہ لار ہاہے، خوب نذرانے آرہے ہیں، کوئی ہاتھ چوم رہاہے، کوئی پاؤل چوم رہا ہے، ہر مرید کوخصوص ذکر بتادیے كمتم فلال ذكر كرو، تم فلال ذكر كرو، اب ذكركى خاصيت بيه ہے كه اس كے ذریع الله تعالی انسان کے درجات بلند فرماتے ہیں، چونکہ ان مریدوں نے اخلاص کے ساتھ ذکر کیا تھا، اس کے نتیج میں اللہ تعالی نے ان کے درجات بهت بلند فرمادی اور کشف وکرامات کا او نیامقام حاصل ہوگیا۔

# مريدين كى دعاكام آئى

ایک روز مریدین نے آپس میں گفتگوی کہ اللہ تعالی نے ہمیں تو اس مرتبہ کا ہے؟ چنانچہ انہوں نے تک پہنچا دیا، ہم ذرایہ دیکھیں کہ ہمارا شیخ کس مرتبے کا ہے؟ چنانچہ انہوں نے

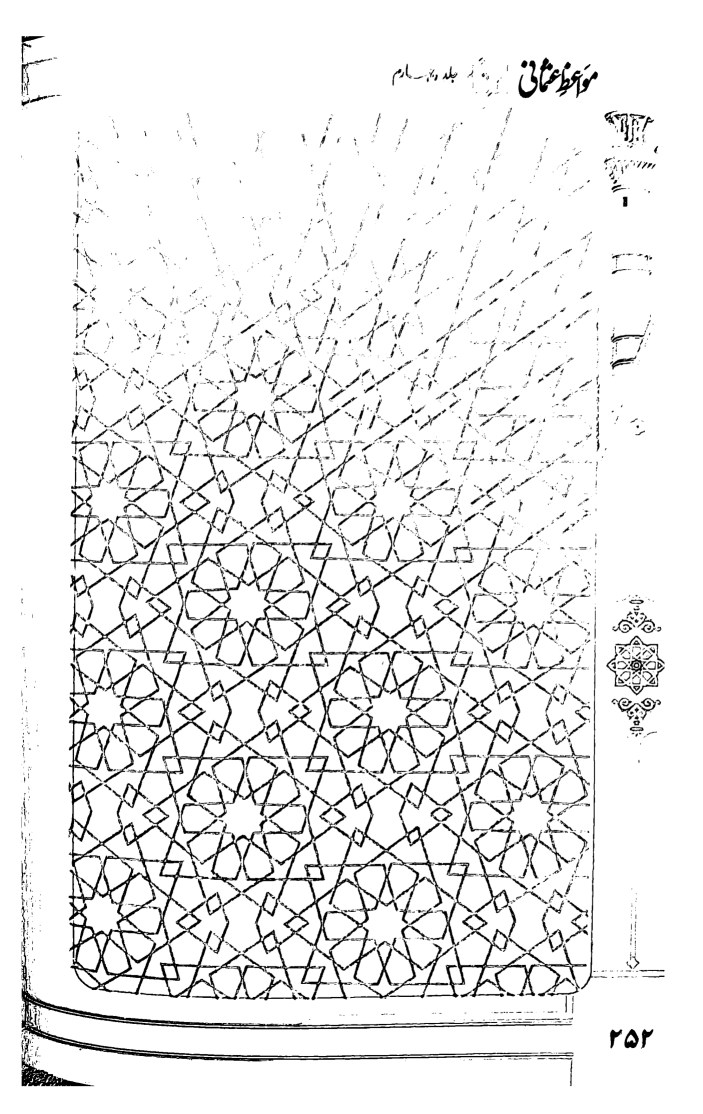
The second second

مراقبہ کرکے کشف کے ذریعے اپنے شیخ کامرتبہ معلوم کرنا چاہا،لیکن جب مراقبہ کیا تو شیخ کا درجہ کہیں نظر ہی نہیں آیا، آپس میں مریدین نے مشورہ کیا کہ شاید ہارا شیخ اتنے اونیے مقام تک پہنچا ہواہے کہ ہمیں اس کی ہوا تک نہیں لگی، آخر کار جا کرشنے سے ذکر کیا کہ حضرت! ہم نے آپ کا مقام تلاش کرنا چاہا، مگرآپ تو اتنے اونیے مقام پر ہیں کہ ہم وہاں تک نہیں پہنچ یاتے۔اس وقت شیخ نے اپنی حقیقت ظاہر کردی اور روتے ہوئے اس نے کہا کہ میں تہیں اپنا درجہ کیا بتاؤں، میں تو اصل میں ایک ڈاکو ہوں اور میں نے دنیا کمانے کی خاطر بیسارا دھندا کیا تھا، الله تعالی نے ذکر کی بدولت تمہیں اونے اونے مقام عطا فرما دیے اور میں تو اسفل السافلين مين مول، تمهين ميرا مرتبه كهال ملے گا؟ مين تو داكواور چور مول، میرے یاس تو کھے بھی نہیں ہے، اس لیے میرے یاس سے بھاگ جاؤ اور کی دوسرے پیرکو تلاش کرو، جب شیخ کے بارے میں یہ باتیں سنیں تو ان سب مریدوں نے آپس میں مل کرایے شیخ کے لیے دعا کی کہ یا اللہ! یہ چور ہو یا ڈاکو ہو،لیکن یااللہ! آپ نے ہمیں جو کچھ عطا فرمایا ہے، وہ اسی کے ذریعے عطا فرمایا ہے، اے اللہ! اب آب اس کی بھی اصلاح فرما دیجے اور اس کا درجہ بھی بلند كرديجي، چونكه وه مريدين مخلص ستے اور الله والے ستے، ان كى دعاكى بركت سے اللہ تعالیٰ نے اس کو بھی بخش دیا اور اس کو بھی بلند درجہ عطا فرمادیا۔

بہرحال! بھی کسی عالم کے بارے میں کوئی غلط بات سنوتو اس کو بدنام کرنے کے بجائے اس کے لیے دعا کرنی چاہیے۔اللہ تعالی ہم سب کوان باتوں پرممل کرنے کی توفیق عطافرمائے، آمین ۔

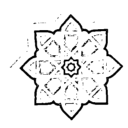
وآخردعواناان الحمد للهرب العالمين





علم پرعمل کریں



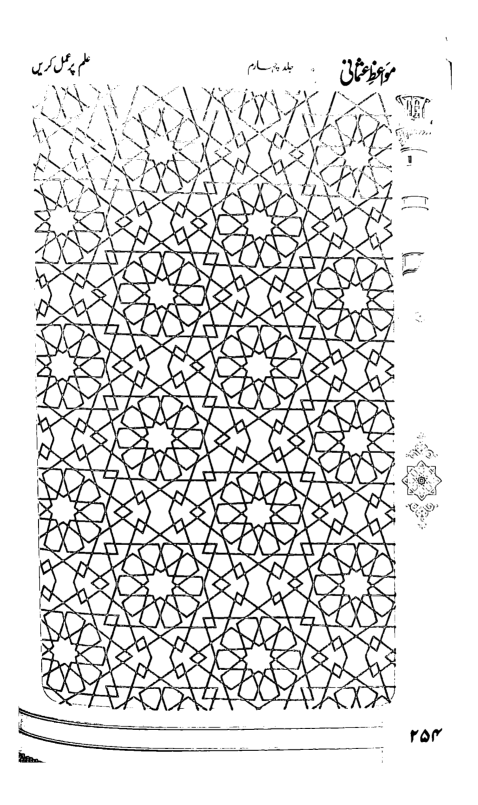




علم پر ال کریں

(اصلاحی مواعظ ۲/۱۰۲)

ram



## برالله ادَمَّ الدَّمْ

## علم میمل کریں



نَحْمَدُهُ وَنُصَرِّنْ عَلْى رَسُوْلِهِ الْكَرِيْمِ امَّابَعْدُ! فَاعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسُمِ اللهِ الرَّحْلٰنِ الرَّحِيْمِ يَآيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا عَلَيْكُمُ آنْفُسَكُمْ ۚ لَا يَضُرُّكُمْ مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمُ (١)

الله بزرگون كافيض



بزرگانِ محترم، برادرانِ عزيز!

اس وتت آپ کے مدرسے میں حاضری سے اصل مقصدیہ تھا کہ ایخ بزرگول اور احباب سے ملاقات ہوجائے،لیکن محترم برادرم مولانا محمد حنیف صاحب مدظلة نے فرمایا چندگزارشات پیش کروں اور طلبہ کو پھی تھیجین کروں۔

<sup>(</sup>١) سورةالمائدة آيت (١٠٥),

میں نے ان سے کہا نصیحت کے مفید ہونے اور مؤثر ہونے کے لیے ضروری ہے کہ نصیحت کرنے والا، جن کو نصیحت کی جارہی ہے، ان سے مرتبے میں بلند ہو۔

ان بزرگوں کے سامنے مجھ جیسا حقیر کیا نصیحت کرے، لیکن اپنی طالبِ علم برادری میں ایک بات مشہور ہے اور وہ تکرار ہے، یعنی اسا تذہ اور بزرگوں سے جو بات سن ہو، اس کو اپنے ساتھیوں کے سامنے سنادیں، یہ تکرار ہے، تو میں نے سوچا کہ تھوڑا تکرار ہوجائے، تاکہ دونوں کو فائدہ ہو جائے، اللہ تعالی جاری اس نیت کو قبول فرمائے، آمین۔

جو پچھ عرض کروں گا، اپنے بزرگوں سے سی ہوئی کروں گا۔ اپنے بلے تو کوئی چیز ہی نہیں۔ ایک آیتِ کریمہ ذہن میں آگئ ہے، اس کے بارے میں بزرگوں سے سنا ہے، اس کو آپ کے سامنے پیش کرنے کی کوشش کروں گا۔ اللہ تعالی صحح بیان کرنے کی توفیق عطا فرمائے، آمین۔

## عالمی پریشانی کاعلاج

حقیقت یہ ہے کہ اگر غور کی نگاہ سے دیکھا جائے تو یہ آیت کریمہ ہمارے موجودہ دور کی تمام پریشانیوں کا واحد علاج ہے۔ ایک سوال جو اکثر وبیشتر ہمارے ذہنوں میں بھی پیدا ہوتا ہے اور دوسرے لوگ بھی پوچھتے ہیں، وہ یہ کہ عالم اسلام انڈونیشیا سے لے کرمراکش تک کا پھیلا ہوا خطہ زمین جس کو اللہ تعالیٰ نے اس طرح جوڑا ہوا ہے کہ آپ دنیا کے نقشے پرنظر ڈال کر دیکھیں تو رباط سے لے کر جکارتہ تک ایک زنجیرہے، جس میں اسرائیل جیسی صرف ایک آدھ اجنی دیوار حاکل ہے، اس کے سوامسلمان ممالک میں کوئی فاصلہ نہیں اور اگر تعداد کے

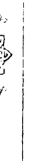




اعتبار سے دیکھیں توجتی تعداد آج مسلمانوں کی ہے، اتن کبھی نہیں ہوئی اور جتنے وسائل (مالی اعتبارہے، قدرتی وسائل کے اعتبارہے اورعلم وہنر کے اعتبارہے) آج مسلمانوں کے پاس ہیں، تاریخ میں بھی مہیانہیں ہوئے اور دنیا کی اہم ترین شاہراہیں، مثلاً نہرسوئیز وغیرہ تمام مسلمانوں کے قبضے میں ہیں، اگرغیرمسلموں کے کیے ان کو بند کردیا جائے توان کا عرصۂ حیات تنگ ہوجائے۔ امریکہ ہویا برطانیہ دنیا میں سب سے زیادہ تیل مسلم ممالک میں پیدا ہوتا ہے، جس کو آج کی اصطلاح میں زرِ سیال کہا جاتا ہے، اتنا تیل پیدا ہوتاہے کہ انگریزی میں بیمقولہ مشہور ہوگیا ہے کہ جہال مسلمان ہیں، وہال تیل ہے۔ اس کے باوجود ہر جگہ یٹائی بھی مسلمان ہی کی ہورہی ہے اور ذلیل بھی دنیا میں یہی ہورہاہے۔ دیکھیں! بوسنیا میں کیا ہور ہا ہے؟ کشمیر ہو یا صومالیہ، الجزائر ہو یا تینس، سب جگہ مسلمانوں کا عرصۂ حیات تنگ کیا جارہا ہے۔

### صرف جماعتیں کافی نہیں





دوسری طرف دیکھیں کہ کتنی تنظیمیں اور جماعتیں اصلاح حال کے لیے اٹھ کھڑی ہوئی ہیں۔ بورے عالم اسلام میں انڈونیشیاسے لے کرالجزائر تک اور اس کے علاوہ پاکستان میں ہی دیکھ لیجے کہ اگر جماعتوں کا سروے کیا جائے تو یقیناً لاکھوں میں ہوں گی، گلی گلی میں جماعت بن ہوئی ہے اور کوئی علاقہ خالی نہیں۔ اغراض ومقاصد دیکھوتو دنیا بھر کی جو اچھائیاں تصور میں آسکتی ہیں درج ہوں گی۔ پچھ جماعتیں تو ایس ہیں جن کانام صرف لیٹر پیڈیر ہے، ان کے علاوہ کھے کام بھی کررہی ہیں،لیکن جو برائی کا سیلاب روز بروز بڑھ رہاہے، اس میں کوئی کی نظر نہیں آتی۔ اب اس مدرے کی چار دیواری میں ویکھیں کہ کیا حال

ہے؟ اور اس سے دس قدم باہر دیکھیں کیا منظر نظر آتا ہے؟ لیعنی جو معاشرہ بدی کی طرف جارہاہے، اس میں ذرہ برابر کی نظر نہیں آتی اور دوسری طرف تاریخ میں پڑھتے ہیں کہ علامہ ابن جوزی رالیالیہ کی ایک ایک جلس میں ہزاروں آدمیوں نے توبہ کی اورشرک و بدعت سے توبہ کی۔ (۱) سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ہماری یہ ساری کوشٹیں کیوں رائیگاں اور بے فائدہ ہورہی ہیں؟ یا در کھیں! ان کے بہت سے کوشٹیں کیوں رائیگاں اور بے فائدہ ہورہی ہیں؟ یا در کھیں! ان کے بہت سے ایک سبب کا بیان اس آیت کر بہہ میں کیا گیا ہے۔

## اصلاح نفس مقدم ہے

ارشادِ باری تعالی ہے:

لَا لَيْهَا الَّذِيْنَ امَنُوا عَلَيْكُمُ الْفُسَكُمُ ۗ لا يَضُرُّكُمُ مَّنُ ضَلَّ إِذَا الْمُتَدَيْثُمُ ۗ (٢)

"اے ایمان والو! اپنی اصلاح کی فکرکرو، اگرتم ہدایت پرآجاو توجولوگ گراہ ہوگئے ہیں، ان کی گراہی تم کوکوئی نقصان نہیں دے گی۔"

ہر انسان کافرض ہے کہ اپنی اصلاح کی فکرکرے، کیونکہ معاشرہ نام ہے افراد کا۔ اگر ہرفرد اپنی اصلاح کرلے تو معاشرہ خود بخود شیک ہوجائے گا۔ ہم لوگوں کو یہاں سے فلطی لگ جاتی ہے کہ ہمیں جب بھی اصلاح کا خیال آتا ہے تواس طرح کہ آفاز دو مردل سے ہو۔ ہرخض سمجھتا ہے کہ مجھے اصلاح کی ضرورت نہیں، بلکہ میں نے تو اصلاح خلق کا فریضہ انجام دینا ہے۔ اس کا نتیجہ بہ

(۱) لفتة الكبد إلى نصيحة الولد لابن الجوزى ص ٣٧، طبع مكتبة الإمام البخارى · (۲) سورة للائدة آيت (۱۰۵).



### ملد جهارم الموافقاتي



ظاہر ہوتا ہے کہ ایسا آدمی جب اصلاح کا جھنڈا لے کر کھڑا ہوتا ہے تو شور مچا کر بیٹے جاتا ہے اور اس کی آواز ایک کان سے داخل ہو کر دوسرے کان سے نکل جاتی ہے اور دوسری طرف جو اپنی اصلاح کرکے بات کرتا ہے تو اس کی بات صرف کان سے فکرا کر واپس نہیں آتی، بلکہ سیدھی کان کے راستے دل میں اتر جاتی ہے۔ اب ہمارا حال یہ ہے کہ ساری برائیاں جو معاشرے میں ہیں، سب کا تذکرہ کرتے ہیں، لیکن بھی یہ خیال نہیں آتا کہ ان برائیوں میں سے میرے اندر بھی کوئی برائی پائی جاتی ہے کہ نہیں، دوسرول کی برائیوں کودور نہیں کرسکتا تو کم از کم اپنی برائی کو دور تو کرسکتا ہوں، اس طرف ذہن نہیں جاتا۔ اس کے بارے میں بی کریم مان ایک کو دور تو کرسکتا ہوں، اس طرف ذہن نہیں جاتا۔ اس کے بارے میں بی کریم مان ایک کے دور تو کرسکتا ہوں، اس طرف ذہن نہیں جاتا۔ اس کے بارے میں بی کریم مان ایک کے دور تو کرسکتا ہوں، اس طرف ذہن نہیں جاتا۔ اس کے بارے

"مَنْ قَالَ هَلَكَ النَّاسُ فَهُوَ أَهَلَكُهُم "(1) جُوْفُ وه خودتباه موار

ال لیے کہ وہ اپنے آپ کوصاف سجھتاہ اوراپنی اصلاح کی فکر کے بغیر ماری دنیا کو گراہ سجھتاہے۔ یاد رکھیں! اگر اصلاح کی فکراللہ پاک ہمارے ول میں پیدا کردے تو دومروں کے عیب بھی اپنے عیبوں کے سامنے بے حقیقت معلوم ہوں گے، پھراس صورت میں انسان کے منہ سے جو بات نگلتی ہے، وہ دل سے نگلتی ہے اور وہ اللہ کی رضا کے لیے ہوتی ہے۔ ہمارا حال یہ ہم کہ ہماری دوست و تبلیخ اس لیے برگ وبار نہیں لارہی کہ ہم نے اپنی اصلاح کی فکر چھوڑ دی ہے۔ ذراغور فرما میں کہ ہم نور الایضاح سے لے کر سجے بخاری تک فقہ وحدیث کی میں کہ ہم نور الایضاح سے لے کر سجے بخاری تک فقہ وحدیث کی میں کہ ہم نور الایضاح سے لے کر سجے بخاری تک فقہ وحدیث کی میں کتنے پر عمل ہور ہا ہے؟



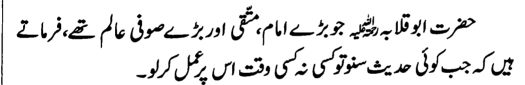
<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٢٠٢٤/(٢٦٢٣).

## اینااحتیاب کریں

میرے والدِ محرّم مولا نامفتی محمد شفیع صاحب راتیایہ فرماتے ہے کہ تاجر برادری سال میں ایک دن اپنی تجارت بند کرتی ہے، تا کہ سال بھر کی تجارت کا حیاب کتاب کریں اور معلوم کریں کتنی آمدنی ہوئی اور کتنا خرچ ہوا۔ اسی طرح ہمیں بھی حساب کرنا چاہیے کہ سال بھر کتنا پڑھا اور کتنے پر عمل کیا اور کیا تبدیلی آئی؟ کہیں ایبا تونہیں کہ

> "جَآءَجِمَارْصَغِيرُورَجَعَ حِمَارْكَبِيرْ" '' حچیوٹا گدھا آیا تھا اور بڑا گدھا بن کر چلا گیا''

## علم سے مقصود عمل ہے



"وَلَاتَكُنْ هَمُّكَ أَنْ تُحَدِّثَ بِهِ النَّاسَ "(١) اور ایبا نہ ہوکہ کوئی بات معلوم ہو،لیکن سوچا کہ کسی تقریر میں سنائیں گے یا کسی مجمع میں سنائیں گے۔

ہارے حضرات اکابر علماء دیو بند کی خصوصیت کیا ہے؟ اور دارالعلوم کا کیا امتیاز تھا؟ دنیا میں بڑے بڑے تحقیقی ادارے ہیں، جن کاپہلے ہم نام سنتے تھے

(۱) المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقى ص٣٢٩ (٥٢٧) طبع دار الخلفاء الكويت-وجامع بيان العلم و فضله لابن عبد البر ٧٠٨/١ (١٢٧٩) طبع دار ابن الجوزى-







اور اب الله تعالی نے وہ مجھے دکھادیے ہیں، واقعۃ علم وہنرکے اعتبارہے اعلی سے اعلیٰ ادارے نظر آئیں گے۔ عالم اسلام کو چھوڑیے، مغربی ملکوں میں متشرقین بیٹے ہیں جو اسلام کے متعلق کتابیں لکھ رہے ہیں اور ان میں الی الی الی اہم کتب کا حوالہ دیتے ہیں کہ ان کے نام تک آپ نے نہیں سے ہوں گے، لیکن سے سام کتب کا حوالہ دیتے ہیں کہ ان کے نام تک آپ نے نہیں سے ہوں گے، لیکن سے سام دانستن کے معنی میں بے حقیقت وبے روح ہیں۔ دارالعلوم دیو بند کی یہ خصوصیت ہے کہ علم وحقیق کے ساتھ اس کا ہرآ دی سے چاہتا ہے کہ جو علم میں دی بس جائے۔

#### وارالعلوم ديوبند كاامتياز

میرے دادا مولانالیسین صاحب رالیظید دارالعلوم دیوبند کے پرانے حضرات میں سے تھے اور فرماتے تھے کہ میں نے دارالعلوم کا ایسا زمانہ بھی دیکھا ہے جس میں شخ الحدیث سے لے کر ایک ادنیٰ دربان تک ہر شخص ولی اللہ تھا۔ اس دور کے بارے میں کہا گیا ہے کہ

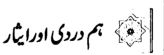
#### . در مدرسه خانقاه دیدم:

رات کواسا تذہ یاطلبہ کے کمروں میں جاؤ تومعلوم ہوتا کہ عبادت گزار اور زاہد جمع ہیں اور دن کو جاؤ تو'' قال الله و قال الرسول'' کی آوازیں گونج رہی ہیں۔

## احتياط اسے كہتے ہيں

حضرت فینخ الحدیث رالیبید نے اپنی آپ بیتی میں حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب مہتم دارالعلوم دیوبند کا ایک واقعہ لکھا ہے کہ حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب رالیٹید مدرسہ کے چندہ کے لیے دہلی تشریف لے گئے اور وہاں تین

سورویے چندہ ہوا۔ اُس زمانے کے تین سورویے اِس زمانہ کے تین لاکھ سے کم نہیں تھے۔ راتے میں کسی ظالم نے چوری کر لیے تو مولانا بڑے پریشان ہوئے اور اپنا سارا اٹا ثہ مدرسہ میں فروخت کرکے تاوان اداکرنے کے لیے رقم اکٹھی کی، جب لوگوں نے دیکھا کہ مولانا راٹیلہ سارا اثاثہ مدرسہ میں داخل کراکے نقروفا قیہ میں مبتلا ہوجا ئیں گے، حالانکہ یہ امانت تھی اور ان سے کوئی تعدّی نہیں ، موئی، لہذا شرعاً ان يركوئى تاوان واجب نہيں تھا، تو لوگوں نے حضرت مولانا گنگوہی راٹینے کے باس اس بارے میں خط لکھا، حضرت گنگوہی راٹینے نے حضرت مولانا حبیب الرحمٰن راہی ہے یاس خط لکھا کہ آپ سے کوئی قصور نہیں ہوا، لبذا شرعاً آب يركوني تاوان نبيس آتا، جب يه خط آيا تو مولانا في فرمايا كه واه واه! حضرت گنگوہی رائی ہے ساری فقہ میرے لیے بڑھی تھی۔اس کے آگے جو مات فرمائی، وہ ان ہی کے مقام کی بات ہے۔ فرمایا کہ حضرت گنگوہی صاحب رہیمیہ مئلة تو آپ نے بتادیا ذرااپے دل پر ہاتھ رکھ کر دیکھیں اگر آپ کے ساتھ يه معالمه بيش آتا تو آب كيا كرتے؟ يعني ان كو بيديقين تھا كه اگر حضرت كنگوى رافيليد كے ساتھ بيروا قعه پيش آتا تو وہ بھى تاوان ديے بغير چين سے ہرگز نه بیضت یه سطے علائے دیوبند، جن کی طرف ہم اینے آپ کومنوب کرتے بي - يدايك واقعه نبيس، بلكه ان حفرات كي يوري زندگي كا ايك ايك عمل، ايك ایک حرکت دین میں رچی بسی ہوئی تھی۔



حضرت مولاناسید اصغر حسین صاحب رافظیه میرے والد ماجد رافظیه کے استاد صحفرت میاں صاحب کے نام سے مشہور تھے۔ میرے والد صاحب فرماتے تھے کہ















"ایک دن میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ کیا مکان بنا ہواہے اور جب بارش آتی ہے تو وہ گرجاتا ہے اور حفرت میال صاحب رایشلید مجمی کوئی چیز بنواتے ہیں اور بھی کوئی، میں نے عرض کیا حضرت! آپ ایک باراس كويكا كيول نبيس بنالية؟ توحفرت ني كبا: "واه! محشفيع تم نے توعقل کی بات کی ہے، ہم تو بوڑھے ہو گئے ہیں اور ہاری سمجھ میں یہ بات نہیں آئی''، میں نے عرض کیا: "حضرت! آپ ناراض ہو گئے ہیں، مجھ سے غلطی ہوگئ ہے، معاف فرمادین'، پھر حفرت مجھے ساتھ لے کر دروازہ سے باہرنکل گئے اور فرمایا: ''دیکھو! اس گلی کے ایک کونے سے دوسرے کونے تک کوئی مکان ایا ہے؟ جب میرے بروس میں کوئی مکان یکا نہ ہوتو میں کیے یکا مكان بنالول"؟

مارے علائے دیوبند کایہ ایک واقعہ نہیں ہے، الله تبارک وتعالی نے ان میں سے ہر ہر فرد کو ایک الگ صفت عطافر مائی ہے جو صحابہ کرام رفی اللہ الگ زمانہ کی یاد تازہ کرتی ہے۔ بزرگوں کے حالات ضرور پڑھا کریں، کیونکہ علم برائے علم کوئی چرنہیں، لبذاعلم کو اپنی اصلاح کا ذریعہ بنانے کی کوشش کریں۔

#### حضرت نانوتوی رایشیه کے علوم



حضرت نانوتوی رالیکھیے کو دیکھیے کہ جن کے بارے میں حضرت تھانوی رایٹھیہ فرماتے ہیں کہ میں ان کی کتابوں کے پڑھنے سے محروم رہتا ہوں، اس لیے کہ

تھوڑی دیرتک سمجھ آتی ہے، لیکن جب وہ ملاءِ اعلیٰ تک پہنچ جاتے ہیں اور الی باتی میں کرتے ہیں ہور الی باتی ہیں کرتے ہیں جومیری سمجھ سے بالاتر ہوتی ہیں تو بغیرتکلم کے سمجھ میں نہیں آتی اور تکلم کا عادی نہیں ۔ غرض حصرت تھانوی رائی ہیں حصرت امداد اللہ مہا جرکی رائی ہی سے پاس گئے جو درس نظامی کے فاضل بھی نہیں تھے اور ان کے پاس جا کرعرض کیا کہ حضرت! ہماری اصلاح کریں۔

دومری طرف حضرت گنگوہی رائی جسے عالم بھی حضرت حاجی صاحب رائی ہے جاجی ہیں اصلاح کے لیے چلے گئے۔ ان دونوں سے کسی نے بوچھا کہ آپ حاجی صاحب کے پاس گئے ہیں جو بورے عالم بھی نہیں ہیں، حالانکہ ان کو چاہیے تھا کہ آپ کے پاس آتے، تو ان دونوں نے فرمایا کہ اس کی مثال الی ہے کہ ایک شخص وہ ہے جس نے گلاب جامن کھائی تونہیں، لیکن اس کو گلاب جامن کی بوری تاریخ یاد ہو کہ فلال ملک میں بنتی ہے، فلال چیز سے بنتی ہے۔ اگر اس کو کہو کہ اس پرمقالہ لکھ دیں تو وہ مقالہ لکھ دے گا اور ایک وہ ہے جس کو گلاب جامن کی تاریخ تونہیں آتی، لیکن کھا تا روز ہے، ان میں سے کون بہتر ہے؟ ظاہر ہے کہ تاریخ تونہیں آتی، لیکن کھا تا روز ہے، ان میں سے کون بہتر ہے؟ ظاہر ہے کہ جو علوم وہی بہتر ہے جس کے گلاب جامن کھائی ہو، تو ہماری مثال الی ہے کہ جو علوم پر ھے دور وہ وہ فقش سے اور جب ان کی خدمت میں پڑھ رہے وہ وہ فقش روح بن گئے۔

### ﴿ الله والول كے پاس كياماتا ہے؟

یہ حاصل ہوتاہے اللہ والوں کے پاس جانے سے پتائیس لوگوں نے تصوف میں کیا کیا بدعات وخرافات داخل کردی ہیں اور مفروضے قائم کرلیے ہیں۔ حقیقتِ حال ہے کہ کسی اللہ والے کے پاس جاکر اپنے دل ونس اور

باطن کی اصلاح کرا تیں۔حضرت نافوتوی راٹیایہ سے لے کر حضرت مدنی راٹیلید اور حضرت عثانی راٹیلید تک کوئی فرد ایمانہیں جس نے فارغ انتصل ہونے کے بعد کی اللہ والے سے اپنی اصلاح نہ کروائی ہو۔ آج کل یہ چزیں ہارے ماحول میں اجنبی ہوگئ ہیں، جو کوئی کرے تو کہتے ہیں صوفی ہوگیا ہے۔اس کا نتیجہ سے ج کہ این اصلاح کی بچائے ول میں دنیا کی مجت، حب جاہ، حب مال، شرت سہ ابوں اسان کی جات کے اور اس وجہ سے کی دائی کی دعوت کار آ مرنیس ہوتی۔ غرض ہماری بھری ہوئی ہے اور اس وجہ سے کی دائی کی دعوت کار آ مرنیس ہوتی۔ غرض ہماری ساری جدوجبد کی ناکامی کی بہت بڑی وجہ یہ ہے کہ ہم نے این اصلاح کی فکر چھوڑ دی ۔

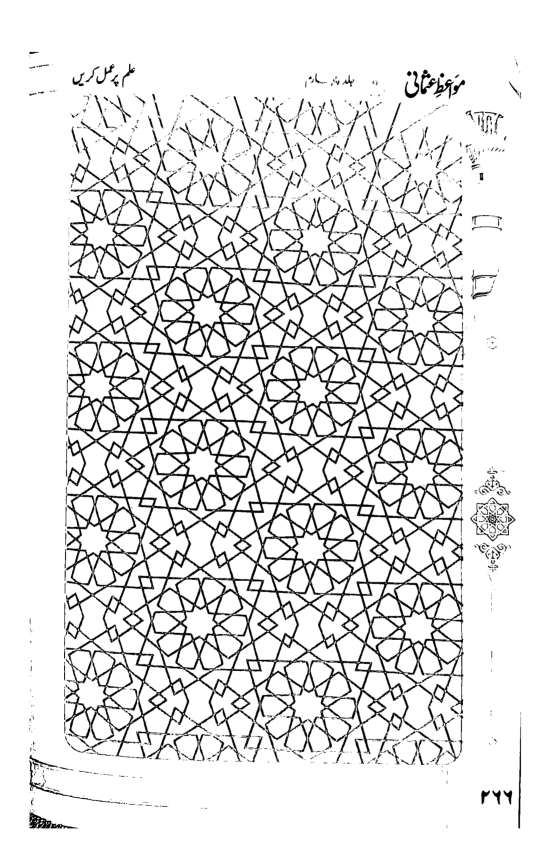
> قرآن ياك به كهتاب: كَا يُهَا الَّيْنِينُ امَنُوا عَلَيْكُمُ اَنْفُسَكُمْ ۚ لَا يَضُرُّكُمُ مَّنُ فَيَ الْفُسَكُمُ ۚ لَا يَضُرُّكُمُ مَّنُ فَا لَيْكُمُ الْفُسَكُمُ ۚ لَا يَضُرُّكُمُ مَّنُ فَا لَيْكُمُ اللهِ الْفَسَالُ وَالْفُسَالُ وَالْفَسَالُ وَالْفَسَالُ وَالْفَسَالُ وَالْفَسَالُ وَالْفَالِينِ الْفَسَالُ وَالْفَالِينِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ ا

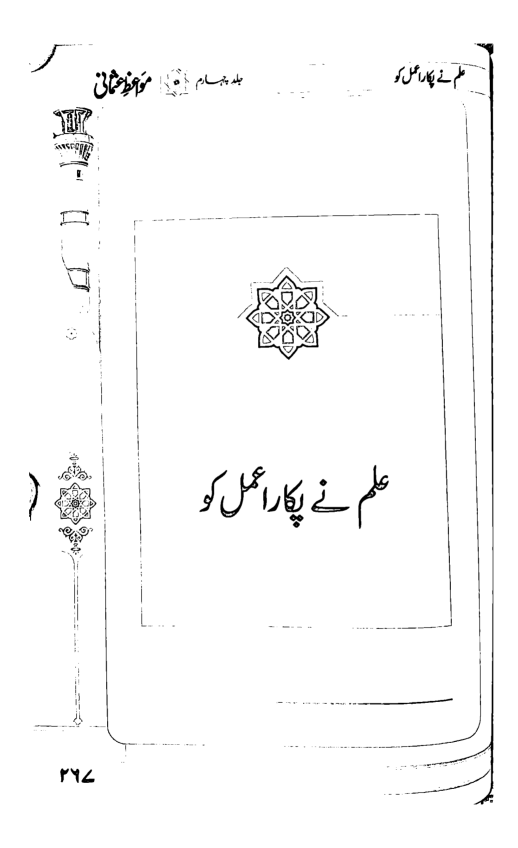
اے ایمان والو! این اصلاح کی فکر کرلوتو گراہ ہونے والوں کی گراہی تمہیں نقصان نہیں پہنچائے۔

توجس دن ہم نے بی فکر کرلی تو اپنی عاقبت بھی درست کرلیں گے اور دنیا کی جدوجبد میں بھی برکت ہوگی۔ اور اگرہم نے اپنی اصلاح کی کوشش نہ کی تو یاد ر بھیں! ہمارا پڑھنا، پڑھانا، دعوت وتبلیغ سب اکارت جائے گا۔ اللہ تبارک وتعالیٰ میں اپنی اصلاح کرنے کی توفیق عطا فرمائے اوروین پڑل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔آمین

وآخر دعواناان الحمد للهدرب العالمين 1 my 1 m 1 m

(١) سورة المائدة آيت (١٠٥).





علم نے بگاراعمل کو موعظوعماني المدريام 244

#### بالنداؤم الزميم

## علم نے پکاراعمل کو



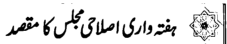
الْحَهْدُ بِللهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغَفِّمُ وَنَوْمِنُ بِهِ
وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِانُفُسِنَا وَمِنْ
سَيِّعَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَّهُدِهِ اللهُ فَلامُضِلَّ لَهُ وَمَنْ
يُضْلِلهُ فَلا هَادِئ لَهُ وَنَشُهَدُ اَنَّ لَا اللهَ إِلَّا اللهُ وَحَدَهُ
لا شَيْرِيْكَ لَهُ وَنَشُهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا
لا شَيْرِيْكَ لَهُ وَنَشُهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا
ومَولانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، صَلَّى اللهُ تعالى عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْعَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْعَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كَثِيرًاكُونُونَا،

أمابعد!

الله تبارک و تعالی کے فضل و کرم سے اور ای کی تو فیق سے اتوار کے دن ہم لوگ یہاں جمع ہوجایا کرتے ہیں اور سالہا سال سے مید معمول الحمد لله چلا آتا ہے، پیچ میں میرے کسی سفر کی وجہ سے یا بھاری کی وجہ سے یا کسی اور عارض کی وجہ

\_ بھی بھی ناغہ ہوتا رہا،لیکن جب کوئی عوارض نہ ہوں تو الحمدللد یہاں حاضری کی توفیق ہوجاتی ہے، آپس میں مل بیٹے ہیں، کچھ دین کی باتیں ہوجاتی ہیں۔ شروع میں مدیث کی کوئی کتاب پڑھ لیا کرتے تھے، مدیث کی پھے تشریح موحاتی تھی، کبھی ایک کتاب، کبھی دوسری کتاب پھر حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی راٹیا کے ملفوظات میں سے کچھ انتخاب بنیادی طور پر کیا اس کے بچھ اور اس کی کچھ تشریح و توضیح میں کرلیتا تھا۔ سوال یہ ہے کہ یہ کیوں ے؟ اس مجلس كا اور اس اجتماع كا، مل بيٹينے كا مقصد كيا ہے؟ اگربيكوئي رسى اجتماع ہے، کوئی رکی درس ہے، تو بہت کچھ ہوتے رہتے ہیں، رکی اجماعات بھی ہوتے ہیں، رکی تقریب بھی ہوتے ہیں، رکی تقریری بھی ہوتی ہیں، بیانات بھی ہوتے بیں،لین اس کا کیا مقصد ہے؟ یہاں دارالعلوم کے اندر الحمدالله صبح سے شام تک قرآن وحدیث اوراسلامی علوم اور ای کی درس وتدریس کا سلسله چل رہا ہے اور چھ گھٹے روزانہ دین کے علوم کا درس ہوتاہے اوربعض اوقات چھ گھٹے سے بھی زیادہ، راتوں کو بھی سبت ہوتا ہے۔ چرب ہفتہ واریبال الگ سے جمع ہونے کا کیا ماصل؟ اس كاكيا مقصد؟ اس كوسيحف كي ضرورت ب، الله تعالى اس كوضيح سجيف كي اوراس پڑمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے، آمین۔





بات دراصل یہ ہے کہ ایک ہوتا ہے کی چیز کا جانا، پھر یہ جی اپنی ذات میں بڑی اہم بات ہے کہ جب تک کسی انسان کوکسی چیز کاعلم نہ ہو پھر تو آ گے وہ عمل کیے کرے؟لین تنہاعم کی چیز کے لیے، کی مقصد کو ماصل کرنے لیے کافی بله ١٠٠٠ ١٠٠٠ مُوافِظِ فَأَنَّى

نہیں ہوتا۔ فرض کرلو کہ ہمیں بیمعلوم ہوجائے کہ فلاں چیز ہماری صحت کے لیے فائدہ مندہ، توعلم تو حاصل ہو گیا،لیکن مصن علم حاصل ہوجانے سے صحت کو فائدہ نہیں پنچے گا۔ اگر فرض کروکسی کو بخار مور ہا ہے اور اس کو پتا چل گیا کہ بخار میں فلال گوئی فائدہ کرتی ہے،علم حاصل ہوگیا، تو محض اس علم کے حاصل ہونے ہے بخارنہیں اترے گا، بخارا پنی جگہ رہے گا، بخار اس وقت اترے گا جب اس پڑمل محارین امرے در میں ہے۔ ہے۔ ہے۔ کے استعال کرلوں۔ جب عمل کرے گا تو پھر کرے ہے۔ کے استعال کرلوں۔ جب عمل کرے گا تو پھر اس کا فائدہ حاصل ہوگا، تو ٹھیک ہے کہ اگر علم ہی نہ ہوکہ کا ہے بخار اترے گا اور کس چیز سے مجھے فائدہ ہوگا، یہ پتاہی نہ چلے تو وہ عمل کیے کرے گا،لیکن علم کے بعد ضروری ہے کہ اس برعمل ہو، اس کے بغیر تنہاعلم بے کارہے۔

#### علم علم على كو يكارتا ہے



بلکہ بزرگوں نے فرمایا کہ اگر علم پر عل نہ ہوتو رفتہ رفتہ وہ علم بھی جاتا رہتا ہے۔ میں نے اپنے والدِ ماجد قدس الله سره سے سنا، حضرت علی مراشع کا مقولہ نقل فرماتے سے کہ حضرت علی راہیم نے فرمایا کسی مقولے میں کہ علم اور عمل میہ دونوں بھائی بھائی ہیں، جب ان میں سے کوئی ایک آتا ہے، جیے علم آتا ہے تو وہ اینے دوسرے بھائی، یعنی عمل کو آواز دیتاہے کہ تم بھی آجاؤ، تو اگر وہ آجائے تو ٹھیک، ورنہ بید دوسرا بھائی علم بھی رخصت ہو جاتا ہے

"هَتَفَ الْعِلْمِ بِالْعَمَل، فَإِنْ أَجَابَه وَ إِلَّا ارْتَحَلّ "(١)

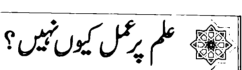
علم نے عمل کو پکارا کہتم بھی آجاؤ، اگر عمل نے جواب دے دیا اور آگیا تو

(۱) ذم من لا يعمل بعلمه: ص ۳۸ (۱٤) طبع دار الفكر، اقتضاء العلم للخطيب ص٣٥ (٤٠)، ومعجم عبدالخالق:ص٣٥٣ (٣٥٧) طبع دار البشائر.



ٹھیک، ورنہ وہ علم بھی رخصت ہوجا تا ہے۔ تو علم تنہا کافی نہیں، جب تک کہ اس پر عمل نہ ہواور یہ علم دین کے مبادی سے لے کردین کے اعلی ترین احکام وتعلیمات پر سب کا یہی حال ہے۔ دین کا تھوڑا بہت علم تو ہر مسلمان کو ہوتا ہے، مسلمان کو پتا ہے کہ نماز جماعت کے ساتھ مسجد پتا ہے کہ نماز جماعت کے ساتھ مسجد میں پڑھنی چاہیے، مسلمان کو پتا ہے کہ جھوٹ بولنا حرام ہے، مسلمان کو پتا ہے کہ جھوٹ بولنا حرام ہے، مسلمان کو پتا ہے کہ رشوت لینا حرام ہے، رشوت دینا حرام ہے، یہ سارے علم تو حاصل ہیں، ہر مسلمان کو حاصل ہے، کتنا ہی گیا گزرامسلمان ہو، کین اتنا علم تو صاصل ہیں، ہر مسلمان کو حاصل ہے، کتنا ہی گیا گزرامسلمان ہو، کین اتنا علم تو سب کو حاصل ہے۔





لیکن ہوتا ہے ہے کہ اس علم پڑکل نہیں ہو پا تا؟ کیول نہیں ہو پا تا، اس لیے کہ ہرانسان نے اپنی زندگی کا ایک ڈھب بنایا ہوا ہے، زندگی کا ایک طریقہ بنایا ہوا ہے، اس پر وہ چلا جارہا ہے ہے د کیھنے کی فرصت نہیں کہ میرے اس عمل میں اور اضافہ کی ضرورت ہے، اپنی کو تا ہیال اضافہ کی ضرورت ہے، اپنی کو تا ہیال دور کرنے کی ضرورت ہے، اپنی کو تا ہیال دور کرنے کی ضرورت ہے، اپنی کو تا ہیال فرصت نہیں۔ صبح سے لے کر رات کو بستر میں جانے تک روٹین ہے جو چلی جارہی فرصت نہیں۔ صبح سے لے کر رات کو بستر میں جانے تک روٹین ہے جو چلی جارہی ہے، وہ اچی ہو، ہر آ دمی اس میں گھرا ہوا ہے۔ تا جربے تو صبح کو اٹھتا ہے اور تجارت کے لیے فکل ہے، شام کو تھکا ہارا گھر پہ آتا ہے، جو پچھ معمولات ہیں اپنی زندگی کے کھانے پینے کے، گھر والوں کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے کے وہ پورے کرتا ہے، پھر سوجا تا ہے۔ ہم طالبِ علم لوگ ہیں تو ہمارا بھی یہ حال کے وہ پورے کرتا ہے، پھر سوجا تا ہے۔ ہم طالبِ علم لوگ ہیں تو ہمارا بھی یہ حال ہے، ایک ڈھب بنا رکھا ہے، صبح کو اشحے، صبح سے لے کر شام تک وہ بی جو پرانا

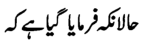


<u>\_</u>;



ہے وہ کرکراکے رات کو پھر بستر پر پہنچ گئے، سوگئے، یہ فکر کہ اس میں پچھ اضافہ ہو، یہ فکر کہ اس میں پچھ اضافہ ہو، یہ فکر کہ اس میں جو کوتا ہیاں ہیں وہ دورہوں، یہ مصروفیت سجھ میں نہیں آتی، بس ایک پہیہ ہے جو چل رہا ہے، ایک پہیہ ہے جس ڈھب پہچل رہا ہے، ایک پہیہ ہارے دھب پہچل رہا ہے، بس چل رہا ہے، اصلاح کی فکر، ترقی کی فکر یہ ہارے روزمرہ کے معمولات میں اس کی نوبت نہیں آتی۔

## جس کے دو دن برابر ہوگئے وہ خمارے میں ہے



"منِ استوی یو ماہ فھو مغنون". (۱)
جس کے دودن برابرہوگئے وہ خسارے میں ہے۔

یعنی جیساکل کادن گزراتھا، ویسا آج کا بھی گزرا، کوئی ترقی نہیں ہوئی، تو گھاٹا ہے۔ اور تاجروں کو دیکھو، وہ تجارت کرتے ہیں تو تجارت میں اس بات کو مدِ نظرر کھتے ہیں کہ یہ بیس کہ بس اتنا نفع آیا اس کو لے کررکھ دیا۔ تجارت میں کوشش یہ ہوتی ہے کہ آج جتنا آیا، کل اس سے زیادہ آئے، پرسوں اس سے زیادہ آئے، ترسوں اس سے زیادہ آئے، ترسوں اس جن زیادہ آئے، ہمیں تو یہ تعلیم دی گئی ہے ہرآدی کو یہ سوچنا چاہیے کہ میری دوزانہ کچھ نہ کچھ ترقی ہو، کچھ نہ کچھ اضافہ ہو، میرے اعمال میں اضافہ ہو، میرے اخلاق میں بہتری آئے، یہ ہونا چاہیے۔

(۱) حلية الاولياء ٣٥/٨ سمعت إبراهيم بن أدهم , يقول: بلغني أن الحسن البصري، رأى النبي صلى الله عليه وسلم في منامه فقال: يارسول الله عظني قال: مَنِ اسْتَوَى يَوْمَاه فَهُوَ مَلْعُونٌ وَمَنْ لَمْ يَتَعَاهَدِ يَوْمَاه فَهُوَ مَلْعُونٌ وَمَنْ لَمْ يَتَعَاهَدِ النَّقْصَانَ مِنْ نَفْسِهِ فَهُوَ فِي نُقْصَانٍ وَمَنْ كَانَ فِي نَقْصَانٍ فَالمُوتُ خَيْر لَهُ طبع دار الكتاب العربي-



## زندگی کا سرمایی پلیسل رہا ہے

لیکن عمر گزری جا رہی ہے اور عمر کے لمحات گزر رہے ہیں، پچھلے اتوار کو جو میں نے عرض کیا تھا، کہ ایک ایک گھڑی جو گزر رہی ہے زندگی کی، وہ ہمارا سر مایہ بگھل رہا ہے، گھٹ رہاہے، رفتہ رفتہ، دم بدم جمارا سرماید گھٹے گھٹے ایک دن ختم ہوجائے گا اور پتا بھی نہیں چلے گا، تواس کیے ضرورت اس بات کی ہوتی ہے کہ علتے ہوئے اس نظام میں رک کر مظہر کریہ سوچیں کہ ہمارے اندر کیا بہتری آسکتی ہے، کیا آنی چاہیے؟ اپنا جو زندگی کا ڈھپ گزر رہا ہے، وہ صحیح ہے یانہیں؟ یہ اصلاح کی فکر پیدا کرنے کے لیے کچھ وقفہ چاہیے، یہ وقفہ کرنے کے لیے یہ سلملہ ہم نے شروع کیاہے کہ تھوڑی دیر کے لیے سب مل کرغورکریں، سوچیں اورا پنی اصلاح کی فکرکریں، اگرنہ کریں تو زندگی کا یہیہ تو چل رہاہے، چلتارہے گا اور اسی غفلت میں اللہ بچائے، وقت گزرتا چلائے جائے گا، عمر ختم ہوتی چلی جائے گ ۔ ہمارے حضرت والاحضرت عارفی قدس الله سرہ فرمایا کرتے تھے کہ۔

> میں دیکھتا ہی رہ گیا نیرنگ صبح و شام عمر نسانه ساز گزرتی چلی گئی

توعمریں فنا گزرتی چلی جارہی ہیں کہ زندگی کا ایک ایک لمحہ گھٹ رہاہے۔ تھوڑا سا بیٹھ کر ہم غور کرلیں کہ ہم اپنے اندر کیا بہتری لائیں، کیا بہتری لانے کی ضرورت ہے؟

عفرات صحابه كرام وفالتهم كامعمول



اس مقصد کے لیے حضرات صحابہ کرام رین اللہ این مجی باہم بیٹھ کرتذ کرے



علم نے بکاراعل کو

کرتے تھے۔ حضرت معاذبن جبل رہائٹھ بڑے مشہور صحابی ہیں، حضور ملی اللہ بیر کے بڑے چہیتے صحابی ہیں تو ان کا مقولہ سیح بخاری میں منقول ہے کہ

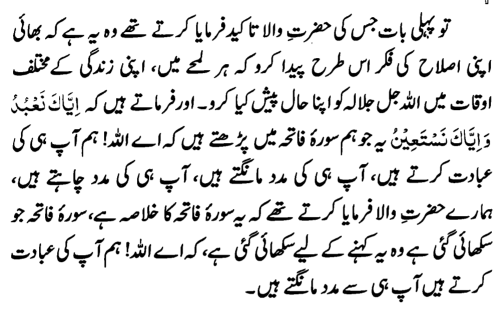
"إجْلِسْ بِنَانْؤُمِنْ سَاعَةٌ "(١)

ہارے ساتھ بیٹھو کچھ دیر ایمان کی باتیں کریں۔

حالانکہ وہ بھی صحابہ کرام ہیں، وہ بھی سارا دن ان ہی کاموں ہیں مشغول سے، لیکن پھر بھی ایک دومرے کے ساتھ ایمان کی بات کرنے کامطلب یہ ہے کہ اس کے اندرمزید ترقی کیسے پیدا کی جائے، مزید اصلاح کیسے لائیں؟ یہ بات کریں، حضور صافیلی ہیں کہ تری لانے کی کوشش کریں، ان کا تکرار کریں اوراس کے ذریعے اپنی زندگی میں بہتری لانے کی کوشش کریں، یہ ہے بھائی مقصد، نہ کوئی کتاب کا درس ہے، نہ کس کتاب کے پڑھنے کو ظاہری طور پرکوئی ضروری سمجھا ہواہے کہ کتاب ضرور پڑھی جائے گی، مقصد یہ ہے کہ بیٹے کر اپنے اندر بہتری لانے کی کوشش کریں تو اس کی بات کرتے ہیں، اللہ تعالی اپنی رحمت سے اس مقصد میں کوشش کریں تو اس کی بات کرتے ہیں، اللہ تعالی اپنی رحمت سے اس مقصد میں کامیابی عطا فرمائے، تو اس کے لیے میں اپنے شخ حضرت عار فی قدر سرہ کی پچھ باتیں جو یاد آ جاتی ہیں عرض کر دیا کرتا ہوں گو کہ الحمد للہ اس سے بہتا ہوں گو کہ الحمد للہ اس سے بہتا ہوں گو کہ الحمد للہ اس سے بیش کوئی ان باتوں کے اوپر عمل کرنے کے انسانوں کی زندگیوں میں تبدیلی آئی، ان کی زندگیوں میں انتواں کے اوپر عمل کرنے کے میں انتقاب آئے، وہ کہیں سے کہیں پہنچ گئے، ان باتوں کے اوپر عمل کرنے کے میں انتقاب آئے، وہ کہیں ہے کہیں کہتے ہمیں اپنے اندر اپنی اصلاح کرنے کے بہوں کہ اللہ تعالی ان پرعمل کے ذریعے ہمیں اپنے اندر اپنی اصلاح کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔

ا) صحيح المخاري ١٠/١.

# اپن اصلاح کی فکر کریں



#### 🗿 این اندر اصلاح لانے کا طریقہ

تو ہارے حضرت بی فرماتے تھے کہ سب سے پہلا کام بی کرو کہ اپنی اصلاح کے لیے اپنے اندر بہتری لانے کے لیے ازخود اللہ تعالی کی بارگاہ میں ایک دن بیٹے جاؤ اور اس نیت سے بیٹے جاؤ کہ میں اپنے آپ کو بہتر بنانے کے لیے اللہ تبارک و تعالی سے فریاد کروں گا، اپنی اصلاح کے لیے اللہ تعالی سے فریاد کرول گا۔ اللہ کے لیے نماز تو پڑھ رہے ہونا یانچ وقت کی نماز پڑھ رہے ہو نه؟ ليكن كس طرح يره و به مين جي جانتا مول آپ بھي جانتے مو، الحمد للد پڑھ تو لیتے ہیں بیجی اللہ کی نعمت ہے، لیکن ول کہیں، وماغ کہیں، خیال کہیں، خیالات کہیں اس طرح نمازیں ادا ہورہی ہیں، ایک دھیان کے ساتھ اللہ تبارک وتعالی کی بارگاہ میں حاضر ہوکر الله تعالی سے بیفریاد کرو، کیا فریاد کرو؟ بیفریاد کرو كه يا الله! مين اس دنيا مين جي ربا مون يهان جارون طرف الله بجائے فت و







#### بلديبام الموعظاني



فرور کا بازارگرم ہے، الحاد اور بے دین کی فضا پھیلی ہوئی ہے، شیطانی جال پھیلے ہوئے ہیں، نگاہوں کو پناہ نہیں ملتی، گناہوں کا جہنم دہکا ہوا ہے، العیاذ باللہ العظیم، میں اس میں اپنے آپ کو آپ کی رضا کے مطابق بنانا چاہتا ہوں، جیسا آپ چاہتے ہیں ویسا بنانا چاہتا ہوں اور میں اپنے عیوب کی اصلاح چاہتا ہوں، گناہوں سے بچنا چاہتا ہوں، آپ کے نبی کریم سرور دو عالم مان شار کی سنت کی اتباع کرنا چاہتا ہوں، آپ کے نبی کریم سرور دو عالم مان شار کی سنت کی اتباع کرنا چاہتا ہوں، کین میری ہمت جواب دے رہی ہے، میں اس ماحول میں اپنے آپ چاہتا ہوں، کیکن میری ہمت جواب دے رہی ہے، میں اس ماحول میں اپنے آپ کو بے بس سامحسوں کر رہا ہوں۔

آپ نے فرمایا ہے کہ بیہ اکروکہ 'اِیّاک نَعُبُدُواِیّاک نَسْتَعِیْن ' میں آپ کی بارگاہ میں ای آپ کے سکھائے ہوئے کلے ''اِیّاک نَعُبُدُ وَ اِیّاک نَعُبُدُ وَ اِیّاک نَعْبُدُ الله ایموں کہ یا اللہ! اس ماحول میں گناہوں سے بچنے کی، آپ کے بتائے ہوئے طریقہ کے مطابق زندگی گزارنے کی توفیق عطا فرما، یہ ماگو اللہ سے سب سے پہلے اور الله! میرے ہردن کو پچھلے دن سے بہتر بنا اپنی رضا کے مطابق' آیاک نَعْبُدُ الله! میرے ہردن کو پچھلے دن سے بہتر بنا اپنی رضا کے مطابق' آیاک نَعْبُدُ وَاِیّا کَنَسْتَعِیْن ' کے حوالے سے اور' اِلْهِ اِنْ السِّر اطّ المُسْتَقِیْم '' کے حوالے سے الله تعالی سے یہ دعا کرو، حضرت کیم اللمت رائیے اللہ تعالی نے جو الفاظ دعا کے قرآن فرماتے سے کہ اللہ تعالی نے جو الفاظ دعا کے قرآن میں سکھا دیے فرمایا کہ یوں کہوتو ان الفاظ سے جب آدمی اخلاص کے ساتھ میں سکھا دیے فرمایا کہ یوں کہوتو ان الفاظ سے جب آدمی اخلاص کے ساتھ مانگے گا، وہ دعا ضرور بالضرور قبول ہوگی، وہ ردنہیں ہوگی، جیبا فرمایا کہ



<sup>(</sup>۱)سورةالمؤمنون آيت (۱۱۸).

رَبِّ اغْفِرُ وَأَرْحَمُ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِبِيْنَ تو الله تعالى نے خودسکھا يا اس دعا كو تو اگر قبول كرنا نه موتا تو مم سے كہتے ،ى كيوں؟ كمتم مائكو ان الفاظ كے ساتھ مانكو، جب سكما رہے ہيں كه يه كهو رَبِّ اغْفِيْ وَارْحَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِيْنَ تو چرتو معنیٰ یہ ہیں کہ منظور ہے ،اللہ تعالیٰ کو مغفرت بھی منظور ہے، رحمت بھی منظور ہے جوالفاظ الله تعالی سکھا رہے ہیں، ہونہیں سکتا کہ سکھا کہ جمیں مایوں کر دیں، بہتو مذاق ہوگا ۔العیاذ باللہ۔ کہ کوئی آ دمی کسی فقیر کو بوں کیے کہتم مجھ سے آ کے مالکو اور پھر جب وہ مانگے تو کہے کہ بھاگ جاؤ، نہیں تمہاری بات نہیں مانوں گا، تو کوئی شریف آدمی ایس بات کہ نہیں سکتا، اللہ جل شانہ کے بارے میں کیے تصور کیا جاسکتا ہے کہ وہ ہمیں سکھا تمیں بھی کہ بوں مانگو اور پھر ردبھی فرما دیں، وہ ردہیں فرما تیں گے، لہذا جو جو الفاظ الله تبارک و تعالیٰ نے قرآنِ کریم میں سکھائے ہیں، ان کے ذریعے سے دعا مانگنے میں قبولیت کا سوفی صدیقین ہونا چاہیے الله تعالی سے، تو جب بیکھوگے إِیّاكَ نَعْبُدُ وَإِیّاكَ نَسْتَعِیْنُ اور اس كے حوالے سے مالكو کے اللہ تبارک وتعالی سے کہ یا اللہ! میں تو آپ کے دین کے اوپر چلنا چاہتا ہوں، آپ کی رضا کے مطابق زندگی جاہتا ہوں مجھے اس کی توفیق عطا فرما دے۔ ان شاء الله وه بهجی ردنبین ہو گی بھی مانگا بھی؟



## آخرت سے پہلے دنیا میں اپنا حساب کرلو

ہمارے حضرت فرمایا کرتے تھے بھی مانگا بھی اس طرح؟ مانگ لو، مانگ کے دیکھوتو سہی اور پھر مثال بھی دیتے تھے، فرماتے تھے کہ دیکھو، ذرا تصور کرو اور یہ تصور کرنا کوئی اپنی طرف سے من گھڑت نہیں ہے بلکہ حضرت عمر بڑائی کا قول ہے۔ فرمایا:



"حَاسِبُوْ اأَنفُسكَم قَبُلَ اَنْ تُحَاسَبُوْ افْإِنه أَهُونَ "(۱) كه اپنا حماب لوقبل اس ك كهتمهارا حماب وبال آخرت ميں ليا جائے اور بيزيادہ آسان ہے۔

آخرت کے لیے جانا ہی ہے ہر حال میں اس سے پہلے اپنا حساب او، تو حضرت فرماتے ہیں کہ اس کا اس طرح تصور کرو کہ میدانِ حشر قائم ہے، اللہ جل جلالہ کی بارگاہ میں پیشی ہورہی ہے اور اللہ تبارک وتعالیٰ کے سامنے سوال و جواب ہو رہا ہے، سوال ہوگاتم سے بیکہتم نے اپنی زندگی ہمارے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق کیوں نہیں گزاری؟ ہارے فرائض و واجبات میں کیوں کوتاہی کی؟ گناہوں کا کیوں ارتکاب کیا؟ غیبت کیوں کی؟ دل آزاری کیوں کی؟ دوسرے کے دل کو دکھایا وغیرہ وغیرہ اور کیوں اپنی نگاہ کو غلط استعال کیا؟ کیوں این کانوں کو غلط استعال کیا؟ کیوں اپنی زبان کو غلط استعال کیا؟ بیسوال ہورہا ہے۔ آپ جواب میں کہہ دو کہ یا اللہ آپ نے پیدائی ایے زمانے میں کیا تھا، کہ جہاں چاروں طرف گناہوں کی آگ د بک رہی تھی، چاروں طرف اندھیرا ہی اندهیرا تھا، اگرآپ نے ہمیں صحابہ کرام وی اللہ اسکے زمانے میں پیدا کیا ہوتا تو ہم مجى اليسے ہى ہو جاتے جيسے صحابہ كرام وعند جعين ہيں، ہميں تو پيدا آپ نے ايسے زمانے میں کیا جہاں گناہوں کا بازار گرم تھا، نہ نگاہ کو پناہ میسر تھی نہ زبان کو پناہ ميسر تقى، چاروں طرف كفر و الحاد كا دور دورہ تھا چاروں طرف فسق و فجور كا دور دوره تها، ہم اگر کوئی دین پر چلنا تھی چاہتے تو ماحول ہی خراب تھا، ماحول ہمیں دوسری طرف لے جارہا تھا تو اس ماحول سے مجبور ہو گئے، ہم کیا کریں؟ آپ

<sup>(</sup>۱) الزهد لابن المبارك ۱۰۳/۱ (۳۰٦) طبع دار الكتب العلمية ـ والزهد لابن حنبل ص

نے پیدا ہی ایسے وقت میں کیا، دے دو جواب سے اللہ تعالیٰ کو، تو اگر اس کے جواب میں اللہ تعالی بی فرمائیں کہ بھی پیدا تو ہم نے تہمیں کیا تھا ایسے زمانے میں لیکن اگر مہیں اس ماحول کے اندر دین پر چلنے میں دشواری محسوس ہورہی تھی تو ہمیں کو نہیں ایکارا، تم نے ہم سے کیوں نہیں کہا؟ ہم سے کیوں مدنہیں مانگی ہم سے کیوں نہیں کہا کہ یا اللہ! مجھے چلنا دشوار ہور ہا ہے مجھے طاقت دے دیجے مجھے ہمت دے دیکھے۔

الله تعالیٰ اگر بیر فرما نمیں کہ میں نے تو کہہ رکھا تھا قرآن کی پہلی سورت میں، وہ سورت جوتم ہر روز نماز کے اندریانج دفعہ پڑھتے ہواس میں کہہ دیا تھا كم إِيَّاكَ نَعُبُكُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِين اور إهْدِنَا الصِّراطَ المُسْتَقِيْم كَي تَهمين وعا سکھائی تھی، توتم نے ہاری بارگاہ میں یہ کیوں نہیں مانگی؟ اس کا کیا جواب ہے ؟ بتاؤ چلوکس نے تمہاری زبان روکی ہوئی تھی؟ کس نے تمہارا ہاتھ پکڑا تھا؟ کہتم ہاری بارگاہ میں آکر ہم سے مدد نہ مانگو؟ تو اگر مدد مانگی ہوتی اخلاص سے مانگی ہوتی عقل کے نقطۂ نظر سے ما گی ہوتی تو ہم اس ماحول کے اندر بھی تہمیں ہمت دے دیتے اور کتنے اللہ کے بندوں کو توفیق دے رکھی تھی اسی زمانے کے اندر، اس فسن و فجور کے دور میں کتنوں کو دے رکھی تھی تمہیں بھی دے دیتے ،تم اگر ما لگتے تو ہمارے حضرت فرماتے سے کہ اس کا تو کوئی جواب نہیں ہوگا، لہذا حضرت فرماتے ہیں کہ پہلا کام تو بہرو کہ اللہ تعالی کی بارگاہ میں رجوع کر کے اس سے ماگو يا الله! مين ايسا مونا جاہتا مول مجھے بنا دے، ايك بات\_

اپن زندگی کا جائزه لو

پھر دوسری بات بہ کہ اس طرف چلنے کی کوشش کرو، اپنی زندگی کا ایک جائزہ



لوضح سے لے کرشام تک کی زندگی کا اور اس میں دیکھو کہ میں نبی کریم مل المالیج کی سنتوں سے آپ کی تعلیمات سے کتنا ہٹا ہوا ہوں، کس چیز پر عمل ہورہا ہے کس چیز پرنہیں ہور ہا۔ اس کا جائزہ لوایک فہرست بناؤ اپنی زندگی کے کاموں کی اور اس کے اندر دیکھو کہ میں کس سنت پرعمل کرتا ہوں، کس پرنہیں کرتا، کس تعلیم یر عمل کرتا ہوں، کس پرنہیں کرتا، میں دن میں صبح سے لے کرشام تک جو باتیں كرتا مول، ال مين جموت تونهين موتا؟ ال مين غيبت تونهين موتى ؟ اس مين سنسی کا دل تو نہیں دکھایا جاتا؟ میں جو آمدنی کما رہا ہوں واقعی حلال ہو رہی کہ نہیں؟ اگر ملازم ہوتو واقعی ڈیوٹی پوری دے رہا ہوں یانہیں دے رہا؟اس کا جائزہ لو اور جائزہ لے کر جہال کوتائی نظر آتی ہے اس کو دور کرنے کے لیے کوئی قدم تو برهاؤ، قدم برهانے کی کوشش تو کرو، ٹھیک ہے عادت پری ہوئی بعض چیزوں کی اور اس عادت کو چھوڑ نا دشوار معلوم ہور ہا ہے لیکن دنیا کے اندر کوئی کام ایانہیں ہے، کوئی انسان ایسانہیں ہےجس کا ہرکام اس کی مرضی کے مطابق ہو جایا کرے، لہذاتھوڑا سانفس کے او پر مشقت برداشت تو کرنی پڑتی ہے ہر کام میں، اس کے لیے بھی برداشت کرلو کچھ کوشش کرواور پھر اللہ تعالیٰ سے ماتکو، اپنی طرف سے قدم بڑھاؤ اور اللہ سے مانگو۔ دو چیزیں ہیں، اپنی طرف سے قدم بڑھاؤاوراللہ سے مانگو، قدم بڑھانے کا راستہ یہی ہے کہ جائزہ لیتے رہو۔

## سنتوں کی ڈائری



مارے حضرت فرمایا کرتے تھے کہ بھی! میں نے تمہارے لیے ایک ڈائری تیار کر لی ہے"اسوہ رسولِ اکرم صلی تالیج" ایک کتاب ہے، اس کتاب کے اندر حضور اکرم سانطالیلم کی سنتی ساری جمع کر دی ہیں وہی ڈائری ہے اس کو اپنے سامنے رکھ لو اس میں سے کون ساعمل میں الحمد للد کرتا ہوں، اللہ تعالی کا شکر

موعظِعماني

ہے۔ کون سانہیں کرتا اس کے اوپر نشان لگا لو اور اس کے اوپر عمل کرنے کی کوشش کرو اور اللہ تعالیٰ سے مانگو! بس یہ سیدھا سا راستہ ہے بجائے ہائے ہائے کا کرنے کے بیراستہ اختیار کروتو ان شاء اللہ اللہ تعالیٰ ترقی عطا فرمائیں گے۔



## مضرت تھانوی رہیٹیلیہ کا ایک واقعہ

میں نے حضرت ہی سے سنا کہ حضرت کیم الامت مولانا تھانوی قدس اللہ مرہ فرما رہے تھے کہ ایک دن میں اپنے گھر میں گیاتو دیکھا کہ لوکی کی ہوئی ہے۔ کئ دن تک جب بید دیکھا کہ روز لوکی پک رہی ہے تو میں نے اپنی اہلیہ سے کہا کہ بھی یہ روزانہ تم لوکی پکاتی ہو کیا وجہ ہے؟ لوکی کدو کیوں پکاتی ہو؟ اور بھی تو سالن ہوتے ہیں۔ تو انہوں نے کہا کہ میں نے کہیں کتاب میں پڑھ لیا تھا کہ لوکی نبی کریم سرور دو عالم سال اللی کے بین تو اس لیے میں نے سے میں ہو اولی ضرور یا سے میں کریم سرور دو عالم سال اللی کروتا کہ حضور اکرم سال اللی کر و پہندیدہ ترکاری ہے وہ گھر میں پکا کرے، اس لیے میں بے یک ہو بہندیدہ ترکاری ہے وہ گھر میں پکا کرے، اس لیے میں بیدی ہوں۔

حضرت کیم الامت مولانا تھانوی رائیجیہ فرماتے ہیں کہ جب اس خاتون نے مجھ سے یہ کہا تو میں سنائے میں آگیا، میرے تن بدن میں ایک زلزلہ سا آگیا کہ دیکھوایک خاتون ہے اور اس کو نبی کریم مان طالیج کی ایک چھوٹی می عادی سنت کے او پرعمل کرنے کا اتنا اہتمام ہے بیسنت کوئی تشریعی سنت نہیں ہے، اگر کوئی ساری زندگی لوکی نہ کھائے تو کوئی گناہ نہیں ہے، کوئی الی سنت نہیں ہے کہ جس پرعمل کرنا لازمی ہو، بیسنتِ عادیہ ہے اور اس کے او پرعمل کرنے کا اس خاتون کو اتنا اہتمام ہے کہ انہوں نے یہ کہ ویا کہ جس کی جب تک وہ طے ضرور لایا کروتو ہم اینے آپ کو عالم سجھے ہیں اور ہمیں نبی کریم سرور دو





عالم من الثلاثيل كاستنول يرعمل كرنے كا اتنا اجتمام نہيں۔

کہتے ہیں اس خاتون کے اس قول نے مجھے اِک دم سے متنبہ کیا اور پھر میں نے تین دن متواتر بیمل کیا کہ اور سارے کام دھندے چھوڑ کر، ضروری کام دھندوں کے سواباقی سارے کام دھندے چھوڑ کرتین دن تک اپنی زندگی کا جائزہ اس طرح لیا که احادیث میں نبی کریم سلالالیلی کی جتنی سنتیں پڑھی تھیں، ان میں سے ایک ایک کو میں نے دیکھا کہ میں کس پرعمل کرتا ہوں، کس پرنہیں کرتا، اس کی ایک فہرست بنائی اورجس برعمل نہیں تھا ان کے اوپراس دن سے عمل کرنے کا عزم کرلیا، تین دن کے بعد الحمد لله لائح عمل واضح ہو گیا۔حضرت فرماتے تھے دیکھو كس طرح سبق لے رہے ہيں خود اپنی اہليہ كے مل سے سبق لے كر اور پھر يورى زندگی کا جائزہ لیا اور جائزہ لے کر اس کے مطابق اپنے آپ کو بدل لیا، تو اتباعِ سنت کی الحمد للدتوفیق ہوگئ۔ بیرحضرت فرماتے تھے، تو بھئی ساری بات ہے فکر کی، فكرايك مرتبه پيدا هو جائة تو الله تعالى پهرآسان فرما ديتے ہيں۔

## اسوة رسول اكرم صلات اليم الكصف كي وجه



مارے حضرت فرماتے تھے کہ اسوہ رسولِ اکرم سالتھا ایکم میں نے کتاب اس لیے تیار کی ہے کہ تمہارے لیے ڈائری بن جائے بیایک یادواشت ہے، اس یاد داشت کے ذریعے دیکھو کہ اس میں سے کس پر عمل ہورہا ہے کس پر نہیں ہو رہا ہے،جس پرنہیں ہور ہا اس پر عمل کرنا شروع کر دو، ان شاء اللدتر فی ہوتی چلی جائے گی اور اتباع سنت کے طریقے میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے بیہ خاصیت رکھی کہ بدیمہت کشش والاطریقہ ہے اس میں محبوبیت ہے یہ جوقر آنِ کریم میں فرمایا 'إِنْ كُنْتُمْ أُحِبُّوْنَ اللهَ فَالنَّبِعُونِي (١) اگر الله ہے محبت كرتے ہوتو ميرى اتباع

(١) سورة العمران آيت (٣١).

موعظعتاني

کرو یعنی نبی کریم مل الله این نے فرمایا کہ میری اتباع کرو میری پیروی کرو، تو کیا ہو گا؟" يُخْدِبُكُمُ اللهُ" الله تعالى تم سے محبت كريں گے۔



#### سنت پرعمل کرنے والا الله کامحبوب موتا ہے

تو ہمارے حضرت نقل فرماتے سے حضرت حاجی الماد اللہ صاحب را اللہ علی ہوتا ہے۔ یہ قول جس وقت جو کوئی بندہ نی کریم مل اللہ اللہ اللہ تعالی وعدہ فرما رہ ہوتا ہے۔ یہ اللہ تعالی وعدہ فرما رہ ہیں کہ جب میں وقت وہ اللہ کا محبوب ہوتا ہے ۔ یہ بیٹ کہ اللہ اللہ تعالی وعدہ فرمات جس کہ جب حضور کی اتباع کرو گے اللہ تم سے مجبت کرے گا تو حضرت فرمات سے کہ جس سنت کی بھی توفیق ہو، مجد میں داخل ہوتے ہوئے تم نے دایاں پاؤں رکھے تھے تو دیکھو پاؤں رکھا، اس نیت سے کہ رسول کریم مل اللہ ایا پاؤں رکھے تھے تو دیکھو اب بوتم، کی اب بیٹل کر رہ ہواللہ کے محبوب ہو، تم باہر نگلتے ہوئے بایاں پاؤں بہلے باہر کالا، اس نیت سے کہ حضور اقدی مل اللہ ایا کرتے تھے تو محبوب ہوتم، کی کالا، اس نیت سے کہ حضور اقدی مل سے اس کی، اس نیت سے کہ نی کریم مل اللہ ایک سے تھے تو خندہ پیشانی کے ساتھ بات کی، اس نیت سے کہ نی کریم مل کر رہ ہوجس کی سے ملتے تھے تو خندہ پیشانی سے ملتے تھے او خندہ پیشانی سے ملتے تھے او خندہ پیشانی سے ملتے تھے او خندہ پیشانی سے ملتے تھے آئی کریم میں گھا ہے۔ کہ نی کریم میں اللہ تبارک و تعالی کے۔



#### محبت کی خاصیت

#### اور محبت کی خاصیت یہ ہے کہ محبوب کو محبب اپنی طرف تھینچتا ہے تو جب

(۱) طاحقه 10: صحيح البخارى ٢٤/٨ (٦٠٨٩) عن جرير قال ما حجبنى النبى على منذ اسلم و لا رائى إلا تبسم فى و جهى . ومسندا حد ٢٤٥/٢٥) عن عبدالله بن الحارث بن جزء يقول مارايت احدا كان أكثر تبسيا من رسول الله على و وكذا أخرجه الترملى فى "سننه" ٢٨٦ (٣٦٤١) وقال هذا حديث غريب، ومسندا حد مرايد (٢١٣٣) عن أبى الدرداء قال مار أيت أو ما سمعت رسول الله على يحدث حديث إلا تبسم .

### بديبام المحافظاتي



## الله تعالی کسی سے محبت کرتے ہیں تو الله تعالی اس کو اپنی طرف کھینچتے ہیں اللہ تعالی اس کو اپنی طرف کھینچتے ہیں

' ٱللهُ يَجْتَبِى المَيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَيَهْدِى المَيْهِ مَنْ يُّنِيْبُ (١)"

تو اتباع سنت جتنا جتنا کرتے جاؤ گے اتنا ہی اللہ تعالیٰ کے محبوب ہوتے جاؤ گے اور جتنا اللہ تعالیٰ تم کو اپنی طرف کھینچیں جاؤ گے اور جتنا اللہ تعالیٰ تم کو اپنی طرف مینچیں گے، اللہ تعالیٰ اپنی طرف بلائیں گے اور کھینچ کا مطلب یہی ہے کہ تو فیق عطا فرمائیں گے، زیادہ سے زیادہ عمل کی تو فیق ہوگی یہ کرتے جاؤ تو ان شاء اللہ، اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے منزل تک پہنچا دیں گے، بس یہ خضری بات ہے، اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے منزل تک پہنچا دیں گے، بس یہ خضری بات ہے، و کیھنے میں چھوٹی سی کیکن حقیقت میں بہت بڑی، ہمارے تمام اکا برکا تقریبا متفقہ طریق ہے ہیں۔

### 



صوفیائے کرام نے اللہ تعالیٰ تک پہنچ کے مختلف طریقے تجویز کیے ہیں،
یہاں تک کہا گیا کہ طرف الوضولِ إلیٰ الله تعَالیٰ بِعدَدِ اَنْفَاسِ
الْخَلَائِقِ کہ اللہ تعالیٰ تک پہنچ کے اتنے راستے ہیں جتنے انسانوں کے سانس،
استے بے شار راستے ہیں، بہت راستے ہیں لیکن صوفیاء کرام میں سے کی نے کوئی
راستہ اختیار کر لیا، کسی نے کوئی راستہ اختیار کر لیا اپنے شاگردوں کے لیے اپنے
مریدین کے لیے لیکن ہمارے اکابر علماء دیوبند خاص طور سے حضرت حاجی الماد
اللہ صاحب مہاجر کی رائی ہیں سب سے اعلیٰ طریقہ اللہ تعالیٰ تک چہنچنے
کا جو اختیار کرنے کو فر مایا ہے اور اس پر زور دیا ہے، وہ ہے اتباع سنت، کہ میں
سے لے کرشام تک کی زندگی کی ہر ہرادا میں نبی کریم مان شاہی ہے کی سنت کی اتباع

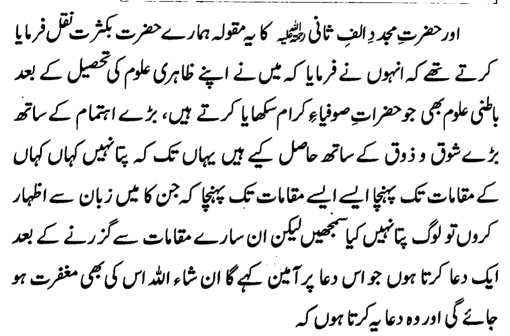


<sup>(</sup>۱)سورة الشوري آيت (۱۳).

کرنے کی کوشش کرو اور اس کو زیادہ سے زیادہ اپناؤ جتنا جتنا زیادہ کرتے جاؤ کے، اللہ تعالیٰ سے مانگتے جاؤ کے تو پھر اللہ تعالیٰ خور تھینج لیں گے تمہیں اس سنت کی اتباع کی برکت ہے۔



### حضرت مجدد الف ثاني رطيعيه كالمقوليه



يا الله! مجھے اتباع سنت کی توفیق عطا فر ما آمین۔ اے اللہ مجھے اتباع سنت ہی پر زندہ رکھ آمین ۔ اوراے اللہ مجھے اتباع سنت ہی پرموت عطا فرما آمین۔ بيد حضرت مجدد صاحب فرمات بين تو الله تعالى اس كى جمير بهي توفيق عطا فرما دے کہ اس کے لیے کوشش کرلیں۔

وآخم دعوانا ان الحهد لله رب العالدين



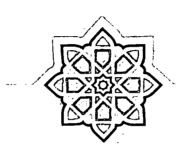






بدرسام المعاملة مواطعان

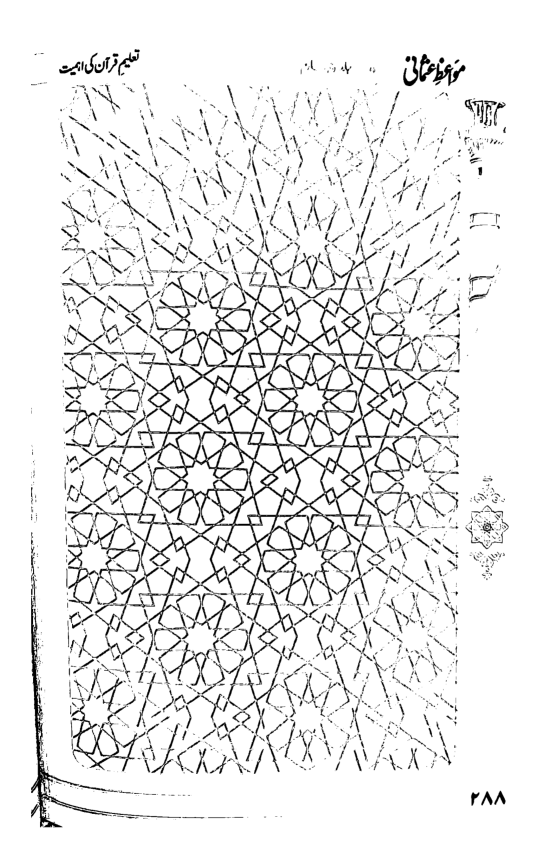
تعليم قرآن كى ابميت



تعلیم قرآن کی اہمیت

(اصلاحی خطبات ۱۰ (۲۳۵)

MAL



#### برالضه ارتما ارتغيم

### تعلیم قرآن کی اہمیت



اَلْحَهُ دُولُهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغَفِرُهُ وَنَوْمِنُ بِهِ
وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُ وَرِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ
سَيِّمَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَّهُ دِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ
يُضْلِلهُ فَلَا هَادِئ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنْ لَآ اللهُ وَلَا مُضِلَّ لَهُ وَحَدَهُ
لَا شَهِينَكَ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَسَنَدَنَا وَنَبِيَّنَا
وَمَولَانَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، صَلَّى اللهُ تعالى
عَلَيْهِ وَعَلى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِينَا
عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِينَا
كَثْيَرًا كُثِيرًا،

أمابعد!

فَاعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيَطُنِ الرَّجِيْمِ بِسُمِ الله الرَّحُنُنِ الرَّحِيْمِ اَلْهِيْنَ النَّيْهُمُ الْكِتْبَ يَتُلُوْنَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ۖ أُولَيِكَ يُؤْمِنُوْنَ بِهِ " (1)

(١)سورة البقرة آيت (١٢١)

### مَوَعِطِعُمُ فَي اللهِ اللهِ

وَقَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "خَيْرُ كُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْ آنَ وَعَلَّمَه " (١) آمَنْتُ بِاللَّهِ صَدَقَ اللَّهُ مَولَانَا الْعَظِيْمُ، وَصَدَقَ رَسُولُهُ النَّبِيُّ الْكَرِيمُ، وَنَحْنُ عَلَى ذَالِكَ مِنَ الشَّاهِدِينَ وَالشَّاكِينِ، وَالْحَمْثُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ





بررگان محرم و برادران عزیز! آج ہم سب کے لیے بیسعادت کا موقع ہے کہ ایک دینی مدرسے کی تأسیس کی تقریب میں شرکت کی سعادت حاصل ہور ہی ہے۔ ایک ایسا مدرسہ جو قرآن کریم کی تعلیم اور تعلّم کے لیے قائم کیا جارہا ہ، اس کی پہلی این رکھنے میں ہم سب کوشرکت کا موقع مل رہا ہے، یہ ان شاء الله سب کے لیے صدقہ جاربہ ثابت ہوگا۔ الله تعالیٰ اس کے انوار و بركات مم سب كوعطا فرمائے۔ آمين



# آیت کی تفریح

موقع کی مناسبت سے میں نے قرآن کریم کی ایک آیت اور نبی کریم ملافالینم کی ایک حدیث تلاوت کی ہے، ان کی تھوڑی سی تشریح اس مخضر وقت میں کرنا چاہتا ہوں۔قرآن کریم میں الله تعالیٰ نے ارشادفرمایا:

النيان اتَيْهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ \* أُولِيكَ

(۱) صحيح البخاري ١٩٢/١(٥٠٢٧)



يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴿ (١)

یعنی جن لوگوں کو ہم نے کتاب عطا فرمائی۔ کتاب سے مراد ہے اللہ کی کتاب وہ لوگ در حقیقت اس کتاب ہوں لوگ در حقیقت اس کتاب پر ایمان لانے والے ہیں۔ یعنی صرف زبانی طور پر کتاب پر ایمان لانے والے ہیں۔ یعنی صرف زبانی طور پر کتاب پر ایمان لانے کا دعویٰ کافی نہیں، جب تک کہ اس کی تلاوت کا حق ادا نہ کیا جائے۔ اس آیت کے ذریعے سے اللہ تعالی نے اس طرف متوجہ فرمایا کہ زبان سے تو ہر شخص آیت کے ذریعے سے اللہ تی کتاب پر ایمان لاتا ہوں، لیکن جب تک وہ اس کی علاوت کا حق ادا نہ کرے، اس وقت تک وہ اپنے اس دعویٰ ایمان میں صحیح معنی علی سے نہیں۔

# ﴿ قُرْآنِ كُرِيم كِي تين حقوق

اس سے یہ بات معلوم ہوئی کہ قرآنِ کریم کے پچھ حقق اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہمارے او پرمقرر فرمائے گئے ہیں۔ وہ تین حقق ہیں؛ پہلات یہ ہے کہ قرآنِ کریم کی صحح طریقے سے اس طرح علاوت کرنا جس طرح وہ نازل ہوا اور جس طرح نبی کریم صافظ این ہے اس کی علاوت فرمائی۔ دوسراحق یہ ہے کہ قرآنِ کریم کو سیحنے کی کوشش کرنا اور اس کے حقائق اور معارف کو اپنے دل میں اتارنا۔ تیسراحق یہ ہے کہ قرآنِ کریم کی تعلیمات اور ہدایات پر عمل کرنا۔ اگر قرآنِ کریم کے یہ تین حقوق کوئی شخص ادا کر ہے تو یہ کہا جائے گا کہ اس نے قرآنِ کریم کاحق ادا کردیا، لیکن اگر ان تین میں سے کسی ایک حق کی ادائی نہ قرآنِ کریم کاحق ادا کردیا، لیکن اگر ان تین میں سے کسی ایک حق کی ادائیگی نہ قرآنِ کریم کاحق ادا کردیا، لیکن اگر ان تین میں سے کسی ایک حق کی ادائیگی نہ

(۱) سورة البقرة آيت (۱۲۱)-

### 

ک تو اس کا مطلب یہ ہے کہ قرآنِ کریم کی تلاوت کا حق ادانہیں کیا۔

# تلاوت قرآن خود مقصود ہے

سب سے پہلائ ہے کہ قرآن کریم کوطوطا مینا کی طرح رہے سے کیا فاکدہ، جب
پروپیگنڈا کیا گیا ہے کہ قرآن کریم کوطوطا مینا کی طرح رہنے سے کیا فاکدہ، جب
تک کہ انسان اس کے معنی اور مطلب نہ سمجھے اور جب تک اس کے مفہوم کا اس
کو ادراک نہ ہو، اس طرح بچوں کو قرآن کریم رٹانے سے کیا حاصل ہے؟
(العیاذ باللہ) یادر کھے! یہ شیطان کی طرف سے بہت بڑا دھوکا اور فریب ہے جو مسلمانوں کے اندر پھیلایا جارہا ہے۔حضورِ اقدس مال فالی کے اندر پھیلایا جارہا ہے۔حضورِ اقدس مال فالی فرما دیا، ان مقاصد کے لیے بھیجا گیا، قرآن کریم نے ان کو متعدد مقامات پر بیان فرما دیا، ان مقاصد میں دو چیزوں کو علیحدہ فلیحدہ ذکر فرمایا۔ ایک طرف فرمایا:

يَتُلُواْ عَلَيْهِمُ آيٰتِهِ (<sup>()</sup> اور دوسرى طرف فرمايا:

وَيُعِّلُمُهُمُ الكتابَ وَالْحِكْمَةَ (٢)

یعنی آپ مل الله کی آیات لوگوں کے تشریف لائے تاکہ کتاب اللہ کی آیات لوگوں کے سامنے تلاوت کریں۔ لہذا تلاوت کرنا ایک متعقل مقصد ہے اور ایک متعقل نیکی اور اجر کا کام ہے، چاہے سمجھ کر تلاوت کرے یا بے سمجھ تلاوت کرے اور یہ تلاوت حضور اقدیں مال اللہ کی بعثت کے مقاصد میں سے ایک مقصد ہے جس بہتلاوت حضور اقدی مال اللہ کی بعثت کے مقاصد میں سے ایک مقصد ہے جس

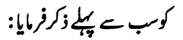
(٢) أيضًا



 $\odot$ 



<sup>(</sup>١) سورة الجمعة آيت (٢)



يتُلُوْا عَلَيْهِمُ الْيَتِم

# قرآنِ كريم اور فن تجويد



اور قرآنِ کریم کی تلاوت الی بے وقعت چیز نہیں کہ جس طرح چاہا تلاوت کرنے کرلیا، بلکہ نی کریم سالتھ آلیے ہے نے اپنے صحابہ کرام وگا آلیہ کو با قاعدہ تلاوت کرنے کا طریقہ سمھایا اور اس کی تعلیم دی کہ کس لفظ کو کس طرح ادا کرنا ہے، کس طرح زبان سے نکالنا ہے۔ اس کی بنیاد پر دومستقل علوم وجود میں آئے، جن کی نظیر دنیا کی کئی قوم میں نہیں ہے۔ ایک علم تجوید، دوسراعلم قراءت۔ علم تجوید یہ سکھا تا ہے کہ قرآنِ کریم کو پڑھنے کے لیے کس حرف کو کس طرح نکالا جائے گا اور کس حرف کو نک طرورت ہے اور اس علم کے حرف کو نکالنے کے لیے کن باتوں کا خیال رکھنے کی ضرورت ہے اور اس علم کے اندر وہ طریقہ بتایا گیا ہے جس طریقے سے نبی کریم سالتھ آئی ہے اور اس علم کے اور اس علم پر بے شار کتا ہیں موجود ہیں جس میں علائے کرام نے محنت کر کے اس اور اس علم پر بے شار کتا ہیں موجود ہیں جس میں علائے کرام نے محنت کر کے اس علم کو مرتب کیا ہے۔ اس علم کی نظیر دنیا کی کئی دوسری قوم کے پاس نہیں ہے کہ الفاظ کی ادا نیگی کے لیے کیا کیا طریقے ہوتے ہیں اور کس طرح الفاظ کو زبان سے نکالا جاتا ہے۔

یہ صرف امتِ مسلمہ کی خصوصیت ہے اور نبی کریم صلات کی ہے مجزات میں سے ایک مجزات میں سے ایک مجزہ ہے کہ یہ میا آج تک اس طرح محفوظ ہے کہ آج پورے اطمینان کے ساتھ یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ سرکارِ دوعالم صلات اللہ اللہ اللہ مرح قرآنِ کریم پڑھا تھا اور جس طرح آپ پر قرآنِ کریم نازل کیا گیا تھا، الحمدللہ! ای شکل وصورت میں وہ قرآنِ کریم آج بھی محفوظ ہے، کوئی شخص اس کے اندر کسی متم کی تبدیل نہیں لاسکا۔

# قرآن كريم اورعلم قراءت

دوسرا قراءت کاعلم ہے۔ وہ یہ کہ جب اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم نازل فرمایا تو خود اللہ تعالیٰ کی طرف سے قرآنِ کریم پڑھنے کئی طریقے بھی نازل فرمادیے گئے کہ اس لفظ کو اس طرح بھی پڑھاجاسکتا ہے اور اس طرح بھی پڑھاجاسکتا ہے۔ اس کو دعلم قراءت' کہتے ہیں۔ اس علم کو بھی امت مسلمہ نے جوں کا توں محفوظ رکھا اور آج تک محفوظ چلا آرہا ہے۔

# یہ بہلی سیر هی ہے

بہرحال! تلاوت بذاتِ خود ایک مقصد ہے اور یہ کہنا کہ بغیر سمجھے صرف الفاظ کو پڑھنے سے کیا حاصل؟ یہ شیطان کا دھوکہ ہے۔ یاد رکھیے! جب تک کسی شخص کو قرآن کریم سمجھے بغیر پڑھنا نہ آیا تو وہ شخص دوسری منزل پر قدم رکھ ہی نہیں سکتا۔ قرآن کریم سمجھے بغیر پڑھنا پہلی سیڑھی ہے، اس سیڑھی کو پار کرنے کہ بعد دوسری سیڑھی کا نمبر آتا ہے۔ اگر کسی شخص کو پہلی سیڑھی پار کرنے کی تو فیق نہ ہوئی تو وہ دوسری سیڑھی تک کیسے پہنچے گا۔

# برحن پردس میکیاں

ائی وجہ سے نبی کریم ملافظیم نے ارشاد فرمایا کہ' اگر کوئی شخص قرآن کریم کی علاوت کرتا ہے تو ہر حرف کی ادائیگی پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے وس نیکیاں کی تلاوت کرتا ہے تو ہر حضور اقدس ملافظیم نے اس کی تشریح کرتے ہوئے فرمایا کسی جاتی ہیں' اور پھر حضور اقدس ملافظیم نے اس کی تشریح کرتے ہوئے فرمایا



کن میں بہیں کہا کہ الم" ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے، لام ایک حرف ہے اور میم ایک حرف ہے۔" لہذا جس شخص نے"المم" پڑھا تو اس کے نامهُ اعمال میں تیس نیکیوں کا اضافہ ہوگیا۔(۱) اگرچہ بعض علاء نے تو اس حدیث کی تشریح میں بیفر مایا کہ "المّن" پڑھنے پر نوے نیکیاں کھی جائیں گی، کیوں کہ خود''الف'' تین حرفول پرمشمل ہے اور''لام' بھی تین حرفوں پرمشمل ہے اور "میم" بھی تین حرفوں پر مشمل ہے۔ اس طرح یہ نوحروف ہوئے اور ہر حرف پر دس نیکیوں کا تواب لکھا جاتا ہے تو اس طرح نوے نیکیاں اس کے نامہُ اعمال میں لکھ دی جاتی ہیں۔ اتن فضیلت تلاوتِ قرآنِ کریم پر اللہ تعالیٰ نے رکھی ہے۔

## 🚱 'نیکیال'' آخرت کی کرنی



آج ہارے دلوں میں نامہ اعمال میں نیکیوں کے اضافے کی اہمیت اور اس کی قدر معلوم نہیں ہوتی، لیکن اگر کوئی شخص یہ کہہ دیتا کہ یہ نیک کام کرو گے تو تہمیں نوے رویے ملیں گے تو اس کی ہمارے دلوں میں بڑی قدرومنزلت ہوتی۔ وجداس کی بیہ ہے کہ آج ہمیں ان نیکیوں کی قدر معلوم نہیں، لیکن یاد رکھے! بیہ نکیاں ہی درحقیقت آخرت کی کرنی ہیں۔ جب تک بیظاہری آ نکھ کھلی ہوئی ہے اور جب تک انسان کا سانس چل رہا ہے، اس وقت تک اس نیکی کا اجر وثواب اور اس کا حقیقی فائدہ انسان کو معلوم نہیں ہوتا، لیکن جب یہ آ نکھ بند ہوگی اور آ خرت كا اور برزخ كا عالم شروع موكاتواس وتت تم وبال نه تو يسي ساتھ لے جاسکو گے اور نہ رویے ساتھ لے جاسکوگے، وہاں تو صرف بیسوال ہوگا کہ کتنی

<sup>(</sup>۱) الزهد لابن المبارك ۲۷۹/۱ (۸۰۸) طبع دار الكتب العلمية ـ وسنن الترمذي ٣٣/٥ (۲۹۱۰) وقال بذاحديث حسن صحيح غريب من بذاالوجه

# موافظ عماني المديبار

نکیاں اپنے اعمال میں معلوم ہوگی۔ عکیاں اینے اعمال نامے میں لے کر آئے ہو؟ اس وقت ان نیکیوں کی قدر و



<u>( )</u>

# ہم نے تلاوت قرآن کریم جھوڑ دی



# 🥵 قرآن کریم کی لعنت سے بچیں

اب ہماری بوری قوم بدعذاب بھگت رہی ہے۔

آج قرآنِ كريم كى علاوت كرنے والانہيں ملتا اور اگر كوئى مخص قر آنِ كريم

کی تلاوت کرتا بھی ہے تو وہ اس طرح تلاوت نہیں کرتا جس طرح تلاوت کرنے کا حق ہے۔ حالا نکہ بعض اوقات انسان تلاوت کرتا ہے لیکن قرآن کریم کے حروف اس کولعنت کررہے ہوتے ہیں۔ (۱) اس لیے کہ وہ قرآن کریم کو بگاڑ کر پڑھتا ہے اورضح طریقے سے پڑھنے کی فکر، دھیان اور خیال نہیں ہے۔ اگر ایک شخص آج ہی مسلمان ہوا اور وہ غلا طریقے سے قرآن کریم پڑھتو وہ اللہ تعالی کے یہاں معذور ہے، لیکن اگر کسی نے ساری عمر گزاردی پھر بھی سورہ فاتحہ تک صحیح طریقے سے پڑھنا نہ آئی تو ایسا شخص اللہ تعالی کے سامنے کیا عذر پیش کرے گا۔ اس لیے ہمیں اس طرح تلاوت کرنے کا اہتمام کرنا چاہے جس طرح نی کریم میں ان طرح تلاوت کرنے کا اہتمام کرنا چاہے جس طرح تی کریم میں ان طرح تلاوت کرنے کا اہتمام کرنا چاہے جس طرح کی کریم میں ان ان ان میں کریم میں ان ان ان کی ذمہ داری ہے جس کے بغیر وہ قرآن کریم کی پہلاحق بھی ادا نہیں کرسکا۔ دوسراحق اور تیسراحق تو وہ کیا ادا کرے گا۔

# 🐌 ایک صحابی کاوا قعه



ایک زمانہ وہ تھا جب مسلمان قرآنِ کریم کے الفاظ سکھنے کے لیے مختیں اور مشقتیں اور قربانیاں دیا کرتے ہے۔ سجے بخاری میں واقعہ لکھا ہے کہ ایک سحائی مشقتیں اور قربانیاں دیا کرتے ہیں کہ جب حضورِ اقدس مال فالیا ہے مہد نظیبہ تشریف عمرو بن سلمۃ رفافیہ فرماتے ہیں کہ جب حضورِ اقدس مال فالیہ میں اس وقت بچے تھا اور میرا گاؤں مدینہ منورہ سے بہت فاصلے پرتھا۔ میرے قبیلے کے پچھ لوگ مسلمان ہو گئے اور مجھے بھی اللہ تعالی نے ایمان کی توفیق عطا فرمائی۔ ایمان لانے کے بعد سب سے بڑی دولت قرآنِ کریم ہے۔ توفیق عطا فرمائی۔ ایمان لانے کے بعد سب سے بڑی دولت قرآنِ کریم ہے۔

<sup>(</sup>۱) احیاء علوم الدین للغزالی ۲۷٤/۱ طبع دار المعرفة والمدخل لابن الحاج ۹۰/۱ طبع دار المعرفة والمدخل لابن الحاج ۹۰/۱ طبع دار التراث

مجھے یہ خواہش ہوئی کہ میں قرآنِ کریم کے الفاظ یاد کروں، اس کا علم کیھوں،

لیکن پوری بستی میں قرآنِ کریم پڑھانے والا کوئی نہیں تھا اور قرآنِ کریم کیھنے کا

کوئی انظام نہیں تھا۔ چنانچہ میں یہ کرتا کہ میری بستی کے باہر قافلوں کے گزرنے

کا جو راستہ تھا، روزانہ صبح کے وقت وہاں جا کر کھڑا ہوجاتا، جب کوئی قافلہ گزرتا

تو میں پوچھتا کہ کیا یہ قافلہ مدینہ منورہ سے آیا ہے؟ جب قافلہ والے بتاتے کہ

ہم مدینہ منورہ سے آئے ہیں تو پھر ان سے درخواست کرتا کہ آپ میں سے کی کو

قرآنِ کریم کا پچھ حصہ یاد ہوتو مجھے سکھادیں، جن کو یاد ہوتا میں ان سے وہ حصہ

یاد کرلیتا۔ یہ میرا روزانہ کا معمول تھا۔ اس طرح چند مہینوں کے اندر میں اپنی بستی

میں سب سے زیادہ قرآنِ کریم کا یاد کرنے والا ہوگیا اور سب سے زیادہ سورتیں

میں سب سے زیادہ قرآنِ کریم کا یاد کرنے والا ہوگیا اور سب سے زیادہ سورتیں

کی کوآگے بڑھانے کا وقت آیا تو لوگوں نے مجھے آگے کردیا، اس لیے کہ سب

کی کوآگے بڑھانے کا وقت آیا تو لوگوں نے مجھے آگے کردیا، اس لیے کہ سب

نیادہ قرآنِ کریم مجھے یاد تھا۔ (۱)

# قرآنِ کریم اسی طرح محفوظ ہے

بہرحال! اس طرح لوگوں نے محنت اور مشقت کر کے قرآ نِ کریم حاصل کیا اور انہی کی محنت اور جدد جہد کا نتیجہ ہے کہ آج الحمد للہ! یہ قرآ نِ کریم بفضلہ تعالی صحیح شکل وصورت میں موجود ہے اور نہ صرف الفاظ بلکہ معانی بھی محفوظ ہیں۔ آج الحمد للہ پورے اطمینان کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ قرآ نِ کریم کی وہ صحیح تفسیر جو حضور اقدس مال فالیہ ہم سے لے کر ام وی این صحیح شکل وصورت میں محفوظ ہے، اس میں کوئی تغیر ہم سک بہنچی ہے وہ اپنی صحیح شکل وصورت میں محفوظ ہے، اس میں کوئی تغیر

(۱) صحیحالبخاری۱۵۰/۵(٤٣٠٢).

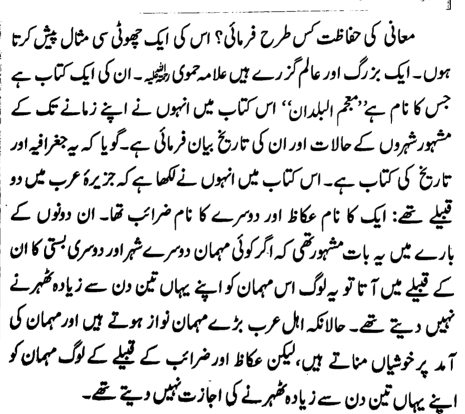


# بلدة الم الله مواقط عماني



اور تبدیلی نہیں ہوئی۔ اللہ تعالیٰ نے جس طرح اس کے الفاظ کی حفاظت کا انتظام فرمایا ہے، اسی طرح اس کے معانی کی حفاظت کا بھی انتظام فرمایا ہے۔

### و بالغت کی حفاظت کا ایک طریقه



لوگوں نے ان سے پوچھا کہ اس کی کیا وجہ ہے کہتم مہمانوں کو تین ون سے زیادہ نہیں تھہر نے دیے؟ جواب میں انہوں نے کہا کہ بات وراصل ہے ہے کہ اگرکوئی باہرکا آ دمی ہمارے یہاں تین دن سے زیادہ تھہر جائے گا تو وہ ہماری زبان خراب کر جائے گا اور زبان سے الفاظ کی اوائیگی کے طریقے، زبان کا مفہوم، زبان کے مخلف الفاظ کے معانی اور ان کے طریقہ استعال میں وہ فض اثر انداز ہوجائے گا اور ہماری زبان کو تہدیل کردے گا اور ہماری زبان قرآن

کریم کی زبان ہے لہذا اس زبان کو محفوظ رکھنا ضروری ہے، اس وجہ سے ہم کسی مہمان کو تین دن سے زیادہ تھرنے کی اجازت نہیں دیتے۔ اس طرح اللہ تعالی فی قرآن کریم کے الفاظ اور اس کے معانی کو محفوظ رکھا۔



### قرآن کریم کی تعلیم کے لیے بچوں کا چندہ

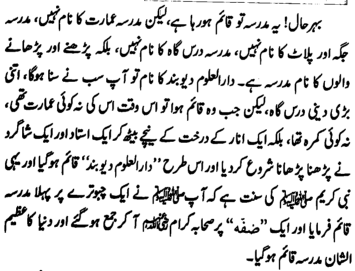
آئ قرآنِ کریم اور اس کے تمام علوم کی پکائی روٹی کی شکل میں ہمارے سامنے ہیں، اب ہمارا کام یہ ہے کہ ہم اس قرآنِ کریم کو اور اس کے علوم کو عاصل کریں اور اس کو ابنی زندگی کے اندر داخل کریں۔ ہمارے ملک اور شہر میں بہت سے مدارس اور مکا تب قائم ہیں جن کے اندر قرآنِ کریم کی تعلیم اور تعلم کا انظام ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہے کہ اس جگہ پر بھی ایک مدرسے کے قیام کا انظام ہوا ہے اور اس کے لیے یہ جگہ مختص کی گئی ہے۔ بہت سے مدرسے قائم ہوتے رہتے ہیں اور ان کے لیے چندے بھی بہت کیے جاتے ہیں، لیکن جب ہوتے رہتے ہیں اور ان کے لیے چندے بھی بہت کیے جاتے ہیں، لیکن جب محرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللہ سرہ کی ایک بات یاد آتی ہے۔ وہ فرماتے سے کہ لوگ مدرسے کے لیے پیپوں کے چندے کا تو بڑا اہتمام کرتے فرماتے ہیں، طالانکہ پیپوں کا چندہ اتی اہمیت نہیں رکھتا، کیوں کہ میرا یہ تجربہ ہے کہ جب ایک کام اظلام کی کا انظام فرماتے ہیں۔ اس کی مد ایک کام اظلام کی کا انظام فرماتے ہیں۔ اس کی مد فرماتے ہیں اور اس کا انظام فرماتے ہیں۔



اس کا مشاہدہ اور تجربہ ہے اور اس وقت جتنے مدارس چل رہے ہیں، ان سب کے اندر جاکر کھلی آ تھوں سے اس کا مشاہدہ کر سکتے ہیں حالاتکہ وہاں کوئی اپلے نہیں ہے۔ اگر کام کے اندر اخلاص ہو اپلے نہیں ہے، کوئی سفیر نہیں ہے۔ اگر کام کے اندر اخلاص ہو

تو اللہ تعالیٰ عطافر ما ہی دیتے ہیں، کین مدارس کے لیے اصل چندہ کچ ں کا چدہ ہونا چاہے۔ اب اگر قائم کرنے والوں نے مدر ہے تو قائم کردیے اور اس پر پیے بھی خرچ کردیے، عمارتیں بھی کھڑی کردیں اور درس و تدریس بھی شروع ہوگیا، لیکن یہ سب ہونے کے بعد یہ بات سامنے آئی کہ مسلمان اس مدرے ہیں اپنے بچوں کو ہیں جی جی کے لیے بیار نہیں۔ وہ مسلمان اپنے بچوں کو اس لیے جی کے لیے تیار نہیں۔ وہ مسلمان اپنے بچوں کو اس لیے جی نے کے لیے تیار نہیں کہ مدرے میں جی نے سے نیکیاں ملتی ہیں اور دوسری جگہ جی ہے دو پے مقابلے میں نیکیوں کو ترجی کس طرح دیں۔

### هدرسه عمارت كا نام نبيس



اور اگر مدرسہ تو قائم ہوگیا لیکن سارے مطلے کے لوگ اس سے غاقل ہیں، نہ تو خود قرآن کریم کی تعلیم حاصل کرنے کو تیار ہیں اور نہ چوں کو اس میں بیجنے کے لیے تیار ہیں، تو اس طرح مدرسے سے کماحقہ فائدہ حاصل نہیں ہوسکتا۔ اس

د. س

کے آپ حضرات سے میری گزارش ہے ہے کہ نہ صرف ہے کہ اس مدرسے کے ساتھ مالی تعاون فرما ئیں بلکہ ساتھ ساتھ اس بات کی کوشش کریں کہ لوگوں کے دلوں میں قرآنِ کریم سکھنے اور پڑھنے کا اہتمام پیدا ہواور اپنے بچول کو بھیجیں اور جن بڑوں کا قرآنِ کریم صحیح نہیں ہے وہ اپنے قرآنِ کریم صحیح کرنے کا اہتمام کریں۔اگریہ کام ہم نے کرلیا تو ان شاء اللہ سے مدرسہ بڑا کامیاب اور مفید ہوگا۔

الله تبارک و تعالی اس مدرے کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطا فرمائے اور اس مدرسہ کے قیام میں جن لوگوں نے محنت اور کوشش کی ہے الله تعالی ان کی اس محنت کو قبول فرمائے اور اس مدرسہ کو دن دوگنی رات چوگنی ترقی عطا فرمائے اور مسلمانوں کو اس مدرسہ سے صحیح معنوں میں فائدہ اٹھانے کی طرف متوجہ فرمائے۔ آمین۔

وَآخِرُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ يِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ

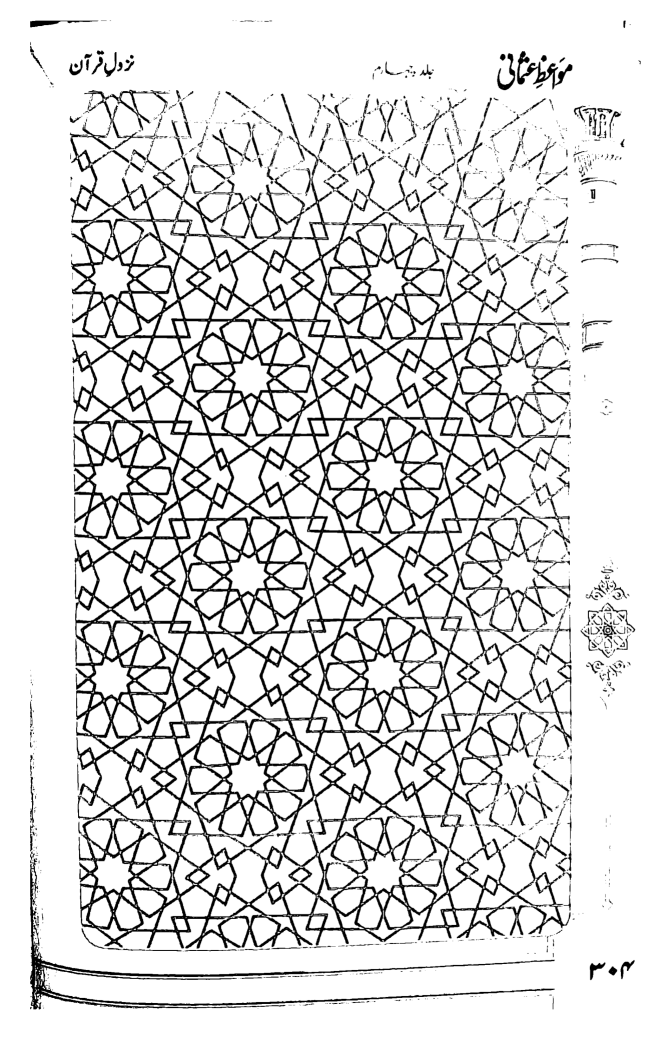




مزولِ قرآك

(نشری تقریرین ص ۲۳)

40



موافط عماني

#### برالنه ارَجما ارَجم

### زول قرآن



#### نَحْمَدُهُ اللَّهِ وَنُصَلِّقُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ، أَما بعد!

رمضان کامبارک مہینہ اللہ تعالیٰ کی رحموں کاموسم بہارہ اوراللہ تعالیٰ نے اس مہینے کو جوخصوصیات عطا فرمائی ہیں اور اسے جن انوار و برکات سے نوازا ہے، ان کا ٹھیک ٹھیک شار انسان کے لیے ممکن نہیں، لیکن اگر رمضان کوکوئی اور فضیلت حاصل نہ ہوتی تو یہی فضیلت اس کی عظمت کے لیے کافی تھی کہ اللہ تعالیٰ نے اسے قرآن کریم نازل کرنے کے لیے منتخب فرمایا، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے رمضان کی خصوصیات بیان فرماتے ہوئے سب سے پہلے ای خصوصیت کا ذکر مضان کی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ای خصوصیت کا ذکر مضان کی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ای خصوصیت کا ذکر مضان کی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ای خصوصیت کا ذکر مضان کی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ای خصوصیت کا ذکر مضان کی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ای خصوصیت کا ذکر مضان کی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ہی خصوصیات کی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ہی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ہی خصوصیات کی خصوصیات بیان فرمائے ہی خصوصیات بیان فرمائے ہوئے سب سے پہلے ہی خصوصیات کی خصوصیات کی

شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ الْقُرُانُ (١)

(١) سورة البقرة آيت (١٨٥).

**m** • 0

نزول قرآن

رمضان وہ مبینہ ہے جس میں قرآن کریم نازل کیا گیا۔ پھر نزولِ قرآن کے لیے رمضان کے مبینے میں بھی ایک الی رات کا انتخاب کیا گیا جے اس مبارک مبینے کی روح اوراس کی برکات کا عطر کہنا چاہیے، یعنی لیلۃ القدر، چنانچہ ارشادہے:





بلاشبہ ہم نے یہ قرآن لیلۃ القدر میں نازل کیاہے اور حمہیں کیا معلوم کہ لیلۃ القدر ایک ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔ ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔



یوں تو قرآنِ کریم ہمیشہ سے لوحِ محفوظ میں موجود تھا اور حضورِ اقدی سائٹھ الیا ہم براس کا نزول ایک ہی مرتبہ نہیں ہوا، بلکہ ۲۳ سال کی مدت میں ضرورت اور حالات کے مطابق اسے تھوڑا تھوڑا کرکے نازل کیا جاتا رہا، لیکن اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم کو یہ خاص اعزاز عطا فرما یا کہ آخضرت سائٹھ الیا ہم براس کا نزول شروع کرنے سے پہلے اسے یکبارگی لوحِ محفوظ سے بیتِ معمور پرنازل فرمایا۔

بیتِ معمورعالم بالا میں فرشتوں کی ایک عبادت گاہ ہے اور یہاں قرآنِ کریم کو نازل فرمانے کا مقصدیہ تھا کہ آج کے دن کلامِ اللی کایہ تحفہ امتِ محمدیہ کو پنچانے کے لیے لورِ محفوظ سے بیتِ معمور میں فرشتوں کے حوالے کردیا گیا، تاکہ وہ اللہ تبارک و تعالی کے تکم کے مطابق اس کے مخلف جصے حب ضرورت مرور دو عالم مان اللی کیا کہ بنچاتے رہیں، اس طرح لورِ محفوظ سے بیتِ معمور پر

نازل كرنے كا يعظيم واقعدرمضان كے مينے اورايلة القدر ميں چش آي\_() اس کے بعد بیت معمور سے می کریم مالفیلم پرنزول قرآن کے آغاز کے لي بحى اى ليلة القدر كاامتخاب كما كمار

چنانچہ غار حرا میں جس رات آخضرت مانظیم پرسب سے پہلی وی نازل ہوئی، وہ بھی لیلة القدر تھی، نبوت سے پہلے آخضرت مانظ الیلم عبادت کے لیے غار حرا تشریف لے جایا کرتے تھے اور اس مبارک غار کی تنبائیوں میں اینے 🕯 یروردگار کی عبادت کرتے تھے۔

ایک مرتبدای غار می حضرت جریل مَلْیناً تشریف لائے اورآب مَنْ فَلْینم ے كہاك' إِقْرَأ "لين يرهو! آخضرت مانظيل عيكماأى تے، اس لي آب نے جواب میں فرمایا: "ماأنابقاریء" یعنی میں تو پڑھا ہوائیں ہوں، اس پر جریل امین مالیا نے آپ کے سید مبارک کو زورے دبایا اور دوبارہ کہا کہ "اقرأ" يعنى يرهو، آپ سانطية بحروى جواب دياكه مين تو يرها بوانيس بول، جب تمن مرتبه موچكا توجريل امين عَلَيْلًا في كبا:

> إِقْرَاْ بِالْسِجِ مَهِكَ الْمِهِي خَلَقَ أَخَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ أَ وَالْمَانُكَ الْأَكْرَمُ أَ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ أَ عَكَمَ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعْلَمُ ٥ (٢)

<sup>(</sup>١) تفسير ابن ابي حاتم ٢٦٩٠/٨ (١٥١٢٩) طبع مكتبة نزار مصطفى السعودية. وفضائل القرآن لابن ضريس ص٧٣ (١٢١) طبع دار الفكر

<sup>(</sup>٢) سورةالعلق آيت(١-٥)-

مَوَعُظِعُمُاني الله الله الله

پڑھوا بنے اس پروردگار کے نام سے جس نے پیدا کیا، جس نے انسان کو منجمد خون سے پیدا کیا، پڑھو اور تمہارا پروردگار بڑا کریم ہے، جس نے قلم کے ذریعے علم سکھایا، جس نے انسان کو وہ باتیں سکھائیں جو وہ نہیں حانيًا تھا۔<sup>(1)</sup>



بہ قرآن کریم کی سب سے پہلی آیات تھیں جوآ مخضرت منافظ یہ پرنازل ہوئیں، اس کے بعد آپ پر نزول قرآن کا بیہ مبارک سلسلہ تیئس سال تک جاری رہا۔ اور جس رات آپ سائن کی پر نزول قرآن کا آغاز ہوا وہ رات ليلة القدر تقي - (٢)

قرآنِ كريم بى نے يہ بھى بتاياہے كه اس عظيم الثان كام كے ليے شب قدر کا انتخاب اس لیے کیا گیا کہ بدرات اپنی فضیلت اورانواروبرکات کے لحاظ ہے ہزار مہینوں سے بھی بہتر ہے۔ روایات میں ہے کہ ایک مرتبہ آنحضرت سانظالیا نے صحابہ کرام ری اللہ اعنیٰ کے سامنے بچھلی امتوں کے بچھ ایسے افراد کاذکر کیا جنہوں نے طویل عریں یا تیں اور سیکٹروں سال تک اللہ تعالیٰ کی عبادت کی، بعض صحابہ کرام تُخالفت کو اس پر بہ خیال ہوا کہ ان لوگوں نے طویل عمریں یا کر مدت تک ثواب حاصل کرلیا۔



لیکن ہم لوگ جنہیں اتی طویل عمرین نہیں ملیں، ان کے برابر تواب کیے عاصل کر کتے ہیں؟ اس پرآ مخضرت مانظالیہ نے لیلة القدر کے بارے میں سے

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري / /۷ (٣) و ١٧٣/ (٤٩٥٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير كبير للرازى ٢٢٨/٣٢ طبع دار احياء التراث العربى.

آیات انہیں سنائمیں۔ (۱)

اور بتایا کہ جن لوگوں کی عمریں طویل نہیں ہیں، ان کے لیے اللہ تعالی نے ایک رات الی رکھ دی ہے کہ اس میں عبادت کا ثواب ہزار مبینے کی عبادت ہے برط ھ جاتا ہے اور یہ رات ہب جو اس برط ھ جاتا ہے اور یہ رات ہب قدر ہے، چونکہ ہب قدر ایک عظیم نعمت ہے جو اس امت کو عطا کی گئی ہے، اس لیے اس نعمت کے حصول کے لیے تھوڑی ہی طلب اور جب تو کو ضروری قرار دیا گیا ہے اور وہ اس طرح کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی کوئی معین تاریخ بنانے کے بجائے یہ فرما دیا ہے کہ رات رمضان کے اخیر عشرے کی طاق راتوں میں ہوتی ہے۔

لبندا رمضان کی ۲۱ ویں رات سے لے کر ۲۹ ویں تک ہرطاق رات میں فیب قدر ہونے کا احتمال ہے۔ (۲) پھر ان راتوں میں بھی ۲۷ ویں شب کے لیلۃ القدرہونے کا احتمال زیادہ ہے۔ اور متعدد روایات کی روسے بھی وہ رات مقی جس میں نزول قرآن کا عظیم الشان واقعہ پیش آیا، هب قدر میں قرآن کریم کو نازل کرنے میں ایک حکمت یہ بھی معلوم ہوتی ہے کہ مسلمان ہرسال نزول قرآن جسے اہم واقعہ کی یادگار رات کو جاگ کر اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے اس کے حضور دعائمیں کرکے اور روزہ رکھ کر منایا کریں۔

سبیں سے یہ بات بھی معلوم ہوگئ کہ کی عظیم الثان واقعہ کی یاد منانے کا صحیح طریقہ یہ بیس ہے کہ اس کی خوشی میں صرف چراغاں کرلیا جائے یا کچھ بے

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن ابي حاتم ۲۰ (۱۹۲۲ (۱۹۲۲) والسنن الكبرى للبيهقى ۵۰٤/۱ (۸۵۲۲) طبع دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>۲) صعیح البخاری ۱۹۲/ (۸۱۳) و ۲۰۲۱ (۲۰۲۱).

مقصد اجتماعات منعقد کر لیے جائیں یا اس کی یاد میں کھیل تماشے کیے جائیں، بلکہ یادگار اس طرح منائی جائے جس ہے اس واقعہ کا اصل مقصد ذہن میں تازہ ہو،جس سے اس مقصد کے لیے جان ومال خرچ کرنے کاجذبہ بیدار ہو اورجس کے ذریعے اس واقعے کی اصل روح کو برقرار رکھا حاسکے۔

چنانچہ اللہ تبارک و تعالی نے میں نزول قرآن کی یاد منانے کے لیے چراغال کرنے اور جلے جلوس نکالنے کے بجائے عب قدر کی عبادت کا حکم دیاہے ا اور آنحضرت مانطلاتیم نے بھی اس عظیم الثان واقعے کی باد ان رسمی مظاہروں کے اً ذریعے منانے کے بچائے ایک تو ہرسال اس رات میں حاگ کراورعمادت کر کے منائی اوردوسرے ایک مرتبہ بدر کے میدان میں باطل کی کمرتو ر کرمنائی۔

چنانچەغزوهٔ بدر كاعظيم الشان واقعه بھى لىلة القدر ميں پیش آيا (١)جس كا تذكره قرآن كريم نے ان الفاظ ميں كيا ہےكه

> إِنْ كُنْتُمُ امَنْتُمُ بِاللَّهِ وَمَا آنُزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُنُ قَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمُعٰن (٢) اگرتم اس کلام پرایمان رکھتے ہو جو ہم نے اپنے بندے يرايك فيصله كن ون نازل كيا تقا، په بي ون تقا جس ميں (حق وباطل کی) دو جماعتیں باہم نکرائی تھیں۔



<sup>(</sup>١) سنن سعيد بن منصور ٢١٦/٥ (٩٩٥) طبع دار الصميعي والمعجم الكبير للطبراني ٢٢١/٩ (٩٠٧٣) روقال الهيثمي في"المجمع" ٢٧/٧ (١١٠٢٩) رواه الطبراني وابراهيم لميدرك ابن مسعود

نزول قرآن



ھب قدر سے فائدہ اٹھانے اور نزولِ قرآن کا شکر ادا کرنے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ہرمسلمان اس رات جاگ کر اخلاص کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے، جس قدر ممکن ہو اس میں نفلیں پڑھے، قرآن کریم کی تلاوت کرے، تیج وذکر میں مشغول رہے، اللہ تعالیٰ سے خوب دعا ئیں مانے اور اس بات کا عہد کرے کہ جس مقصد کے لیے قرآنِ کریم نازل ہوا تھا، اسے حاصل بات کا عہد کرے کہ جس مقصد کے لیے قرآنِ کریم نازل ہوا تھا، اسے حاصل کرنے اور اس کی تبلیغ کے لیے اس میں اپنی جان ومال کی کسی قربانی سے در اپنے نہیں کروں گا۔

ہم اہلِ پاکتان پراللہ تعالی کاعظیم انعام ہے کہ ہمارا یہ خداداد ملک بھی رمضان کی ۲۷ ویں رات میں وجود میں آیا اوراللہ تعالی نے اس اسلامی مملکت کا نقشہ زمین پر ابھرنے کے لیے وہی رات منتخب فرمائی جو قر آنِ کریم کے نزول کے لیے نتخب فرمائی حقی۔

یہ ایک عظیم سعادت ہے جو اہلِ پاکتان کو حاصل ہوئی اور اس عظیم نعت کا مشکر یہ تھا کہ ہم اس ملک میں اپنی زندگیوں کو اللہ تعالیٰ کی اس کتاب اور اس کے رسول مان فلا پہلے کی سنت کے مطابق بنائیں اور دین ودنیا میں سرخرو ہوں، لیکن افسوس ہے کہ ہم نے ماضی میں اس نعمت کی ناشکری کرتے ہوئے اپنے درمیان ہرگناہ اور ہر برائی کو بروان چڑھایا۔

آج پھررمضان کی ۲۷ ویں شب ہے اور ہماری بے حدوصاب بدعنوانیوں کے باوجود اللہ تعالیٰ کی رحمتوں اور توبہ کی قبولیت کا دروازہ بھی بندنہیں ہوا۔ آیئ! آج نزولِ قرآن کی اس مبارک رات میں ندامت کے آنسوؤں سے اپنی بداعمالیوں کے داغ دھوڈ الیس، اپنی سابقہ شرمناک زندگی سے توبہ کریں

٣11

اور نزول قرآن کی یادگار اس نے عزم اور ولولے کے ساتھ منائیں کہ آئندہ ہم اپنی زندگی کی ایک ایک لقل وحرکت کواللہ تعالی کی اس مقدس کتاب اوراس کے رسول مان المالية كى ياكيزه سنت كے مطابق بنانے كى كوشش كريں گے۔

آج کی رات اینے گناہوں سے توبہ کی رات ہے، اللہ تعالی سینوں میں نے عزائم پر عمل کرنے کی توفیق عطافر مائے۔

اگر آج ہم نے خلوص ول کے ساتھ یہ کام کرلیا تو یقین سیجیے کہ دینی اور دنیوی ترقی کی شاہراہ پرسالوں کا فاصلہ چند لحوں میں طے ہوسکتا ہے۔

> وادی عثق بے دور دراز است ولے طے شور مبادہ صدسالہ بہ آہے گاہے







مُوَعِظِعَمَانی مُواعِطِعَمَانی

نرآنی دستورِ حیات

قرآني وستورحيات

(نشری تقریریس ۲۹)

سااس







# قرآني وستورحيات



نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّى عَلَى رَسُولِهِ الْكَينِيم، أمَّابِعِه!

ال بات پرتو ہرمسلمان کا ایمان ہے کہ قرآنِ کریم ایک کمل وستورِ حیات ہے، ایما وستورِ حیات جس پر عمل کرکے انسان دنیا و آخرت دونوں میں کامیابی اور امن وسکون کی صانت حاصل کر سکتا ہے، لیکن اس دعوے کی دلیل بڑی تفصیل چاہتی ہے، اس پر ضخیم کتابیں لکھی جاسکتی ہیں اور لکھی گئی ہیں، آج کی نشست میں ہم نہایت اختصار کے ساتھ اس وستورِ حیات کی بعض اہم خصوصیات فیست میں ہم نہایت اختصار کے ساتھ اس وستورِ حیات کی بعض اہم خصوصیات پر گفتگو کریں گے۔

قرآن کریم نے جس دستور حیات کی طرف انسانیت کی راہ نمائی کی ہے، اسے خود تین مخقرلفظوں میں سمیٹ دیا ہے، ارشاد ہے:

اِنِ الْحُكُمُ اِلَّا يِلَّهِ (١) يتن حاكيت صرف الله كى ہے

سورة الانعام آيت (٥٧)\_



0

بہ قرآن دستور حیات کی سب سے پہلی، سب سے جامع اور سب سے اہم وفعہ ہے جس میں ہر شعبہ زندگی سے متعلق قرآنی ہدایات خود بخو و شامل ہوجاتی ہیں اور اس کا مطلب یہ ہے کہ جو شخص قرآن کریم کے دیے ہوئے نظام زندگی سے متفید ہونا چاہے اسے سب سے پہلے دل میں بید حقیقت پوست کرنی پڑے گی کہ اس کا ننات میں حاکمیت کا حق صرف اللہ کو ہے اور اس کے تمام بندوں کا کام یہ ہے کہ اس کے ہر مکم کے آگے سرتسلیم خم کر دیں۔ اللہ کی بیر حاکمیت اس قدر عظیم الثان، اتن ممه گیراور دائی و ابدی ہے که دنیوی تھم انسانوں کی صرف ظاہری زندگی پر جلتا ہے، باطنی زندگی پرنہیں، چنانچہ دنیا کا کوئی قانون انسان کی بوشدہ زندگی، اس کے اخلاق اور اس کے ذہن وفکر کو گرفت میں نہیں لے سکتا، لیکن اللہ تعالیٰ کی حاکمیت انسان کی ظاہری زندگی سے لے کر اس کے اخلاق و مزاج اور اس کے قلب و ذہن کے نہاں خانوں تک کو محط ہے، زندگی کا کوئی سانس اس کی گرفت سے باہر نہیں اور اس کا تقاضا یہ ہے کہ انسان دفتر میں ہویا بازار میں، اقتدار کی کری پر ہو یا عوامی ایٹیج پر، گھر والوں کے ساتھ ہو یا تنہائی میں، وہ جہاں کہیں بھی ہواینے ہر ہر تول وفعل اور سوچ بحیار میں اینے آپ کو الله تعالیٰ کا تابع فر مان سمجھے اور یہ یقین رکھے کہ



وَ لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ \* إِنَّ السَّمْعَ وَ الْبَصَى وَ الْفُؤَادَ كُلُّ أُولِيكَ كَانَ عَنْمُهُ مَسْتُهُ لا ١٠٠٠

اورجس بات کامتہیں تقین نہ ہواس کے پیھیے مت پرو، بلاشبہ کان، آ کھے اور ول ان میں سے ہر چیز کے بارے

(۱) سورة الاسراء آيت (٣٦).

#### میں بیسوال ہوگا کہ انہیں کس کام میں خرچ کیا۔

چنانچہ اللہ تعالی نے قرآنِ کریم اور نبی کریم مان اللہ کے ذریع جو احکام وی نبی کریم مان اللہ کے ذریع جو احکام و دیے ہیں وہ پائچ بڑے شعبول پر منقسم ہیں: عقائد، عبادات، معاملات، معاشرت اور اخلاق۔

عقائد کے شعبے میں اللہ تعالیٰ نے انسان کو ان حقائق کی تعلیم دی ہے، جنہیں جاننا اور دل سے ماننا اس کے مقصدِ تخلیق کے لیے ضروری ہے، مثلاً توحید، رسالت، آخرت، تقذیر، ملائکہ اور اسلام کے وہ دوسر بنیادی عقائد جو صرف ما بعد الطبیعی حقیقوں کا اعتراف ہی نہیں ہیں، بلکہ ان کی بنیاد پر ایک دکش اور پرسکون زندگی کی عمارت کھڑی ہوئی ہے۔ جب بیعقائد دل میں جاگزین ہو جاتے ہیں اور انسان بیہ بجھنے لگتا ہے کہ اس کا نئات میں حقیق قوت صرف اللہ کی ہو جہ وہ ہر آن مجھے اور میر سے ہرقول وفعل کو دیکھ رہا ہے اور بالآخر مجھے اپنے ہر ہرگمل کا جواب دینے کے لیے اس کی بارگاہ میں پیش ہونا ہے تو اس سے خود بخود ہر اس کا میلان برائیوں کی طرف زیادہ ہوتا چلا جاتا ہے۔ اس کا میلان برائیوں کی طرف زیادہ ہوتا چلا جاتا ہے۔

دوسرا شعبہ عبادات کا ہے جس میں نماز، روزہ، جج، زکوۃ اور قربانی وغیرہ داخل ہیں، ان عبادات کا مقصد اللہ تعالیٰ کے ساتھ ایک خاص تعلق اور رابطہ پیدا کرنا ہے۔ عقائد کے ذریعے انسان نے جن باتوں کا یقین اپنی عقل اور ذہن میں پیدا کیا تھا، یہ عبادتیں اس کو قلب و روح میں اس مضبوطی کے ساتھ پیوست کردیق ہیں کہ رفتہ رفتہ یہ عقیدے عشق کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ انسان کی فطرت یہ چاہتی ہے کہ وہ اپنے خالق و مالک سے لولگائے، اس کے حضور سر نیاز فطرت یہ چاہتی ہے کہ وہ اپنے خالق و مالک سے لولگائے، اس کے حضور سر نیاز فی مشکلات میں اسے لیارے اور اس کے سامنے اپنے عجز و نیاز کی

ساری بوخی لٹا دے، چنانچہ بی عمادتیں انسان کے فطری جذبے کوتسکین دے کر اے روحانی سرور عطا کر تی ہیں،جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسان اللہ کی حاکمیت کومض ایک مجبوری سمجھ کرنہیں بلکہ عشق ومحبت اور ذوق وشوق کے ساتھ تسلیم کرتا سے اورای عشق ومحبت کے عالم میں پکار اٹھتا ہے کہ

> إِنَّ صَلَاقِيْ وَنُسُكِي وَمَحْيَا يَ وَمَهَا فِي لِيُّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ (١) بلا شبه میری نماز، میری قربانی اور میرا جینا مرنا سب الله کے لیے ہے جوتمام جہانوں کا پر ور دگار ہے۔

قرآنی دستورِ حیات کا تیسرا شعبه''معاملات'' بین، یعنی وه معاملات جو انسان اینے دوسرے بھائیوں سے کرتا ہے جن میں خریدو فروخت، تجارت وملازمت، صنعت و زراعت وغیرہ کے معاملات بھی شامل ہیں۔ اس شعبے میں اسلام نے بڑے وسیع اور جامع احکام دیے ہیں،لیکن ان تمام احکام کا سرچشمہ قرآن کریم کی به آیت ہے:

> يَا يُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَأْكُلُواۤ اَمُوالَكُمۡ بِيُنَّكُمُ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَامَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمُ (٢)

اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کا مال ناحق طریقے سے نہ کھاؤ، اللہ یہ کہ کوئی تجارت ہو جو تمہاری باجمی رضا مندی سے طے یائی ہو۔

اس آیت میں الله تعالی نے اس مادہ پرست وہنیت کی جرم کاف وی ہے









<sup>(</sup>۱) سورة الانعام آيت (١٦٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورةالنساء آيت (۲۹) ـ

جوایے لیے مادی فوائد حاصل کرنے کی خاطر ہر جائز و نا جائز طریقے کوروارکھتی ہے اورجس کی نظر میں پیے سے پیر بنانے کا ہر راستہ انسان کا حق ہے۔ اللہ تعالی نے فرما ویا کہ تمہارے لیے روزی کمانا صرف جائز ہی نہیں، واجب ہجی ہے، کیکن اس کی حدود مقرر کرنے کا اختیار تمہیں نہیں، اللہ کو ہے، تمہارے لیے صرف انہیں صدود میں رہ کر معاشی جدو جہد کرنا جائز ہے، جنہیں اللہ نے علال اور حق قرار دیا ہے، اور ان حدود سے ماہر کسب معاش کے جتنے طریقے ہیں وہ باطل اور ناحق بیں اور اگرتم نے اللہ کی حاکمیت کوتسلیم کیا ہے تو تمہارے لیے ان راستول ما طریقول کو اختیار کرنا کسی صورت حائز نہیں، خواہ اس میں کتنا مادی فائده نظرة تا مو، چنانچه چرالله تعالى نے دوسرے قرآنى احكام اور نى كريم سرور دو عالم من التي المرادات ك ذريع ان حق اور ناحق طريقول كى مكل تفصيل بتا دی ہے اور ان تمام طریقوں کو نا جائز قرار دے دیا ہے جن سے دوسرول کے ساتھ دھوکا فریب ہوتا ہو یا ان پرظلم کی گنجائش نکلی ہو، یا جن کے ذریعے معاشرے کا صرف کوئی خاص طبقہ پھلتا پھولتا ہو اور دوسرے مصائب کا شکار ہوتے ہوں۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ جس معاشرے میں باہی"معاملات" کے متعلق قرآن وسنت کے احکام برعمل ہوتا ہے وہاں ندسرماید دارانہ نظام کی طرح انیان لوٹا ہے اور نہ اشتراکی نظام کی طرح اینے متوازی اور فطری حقوق سے محروم ہوتا ہے۔

یہاں تفصیل کی تو گنجائش نہیں، لیکن اندازہ لگانے کے لیے اتنا عرض کر دینا شاید کافی ہو کہ فقہ کی صورت شاید کافی ہو کہ فقہ کی صورت میں مدون کیا ہے، اس کا صرف ایک چوتھائی حصہ عبادات سے متعلق ہے اور باقی

مُواعِمُ فِي إِنَّا بِلد اللهِ اللهِ

تین چوقائی حصے میں تمام تر ''معاملات' سے متعلق احکام پھلے ہوئے ہیں۔
قرآئی دستور حیات کا چوتھا شعبہ ''معاشرت' ہے، جس میں ایک طرف
انفرادی زندگی میں اٹھنے بیٹھنے، چلنے پھرنے، کھانے پینے اور ھنے اور سونے جاگئے ا ک آ داب بتائے گئے ہیں اور دوسری طرح ماں باپ، بہن بھائی، بھی بچی کے مزیز و اقرباء، دوست احباب اور دوسرے لوگوں کے ساتھ میل جول اور عام برتاؤ کے آ داب کی تعلیم دی گئی ہے، یہ بھی بڑا وسیع شعبہ ہے جس کی تفصیلات پر مفصل کتا ہیں موجود ہیں، لیکن اس کا بنیادی اصول سرور دو عالم مان شاہر کے ان اللہ اللہ علی بیان فرما دیا ہے کہ

"اَلْمُسُلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ"(١)

مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسرے مسلمان محفوظ ہیں۔

جس کا خلاصہ یہ ہے کہ کوئی انسان اپنی ذات، اپنے قول وضل یا اپنی کی ادا ہے کی دوسرے کی تکلیف کا باعث نہ بنے، اسلام کے تمام معاشرتی احکام ادا ہے کی دوسرے کی تکلیف کا باعث نہ بنے قرآن کریم اور سنیت نبوی نے ان تمام کامول پر قدعن عائد کر دی ہے جن ہے کسی دوسرے کو ناحق تکلیف پہنچ کتی ہو، قرآن کریم کے ارشاد کے مطابق ایک انسان کو تکلیف پہنچانا پوری انسانی براوری کو تکلیف پہنچانا پوری انسانی براوری کو تکلیف پہنچانا پوری انسانی براوری کو تکلیف پہنچانا پوری انسانی براوری

مَنْ قَتَلَ لَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِ الْأَثْرِضِ فَكَأَلَّمَا قَتَلَ

(۱) صحيح البخاري ۱۱/۱(۱۰).



بديام المحافظة

النَّاسَ جَبِيْعًا(١)

جو شخص کی جان کے بدلے کے بغیر یا زمین کے فساد کھیلانے کی سزا کے بغیر کسی دوسرے کو قبل کر سے تو گویا اس نے بیک وقت تمام انسانوں کو قبل کر دیا۔

قرآنِ کریم کی سورہ حجرات میں خاص طور پر ان معاشرتی احکام کی تاکید کی گئی ہے جن میں غیبت، لڑائی جھگڑے اور تمسخر و استہزاء کی ممانعت بڑے سخت الفاظ میں کی گئی ہے۔

قرآنی دستور حیات کا پانچوال اور آخری شعبه 'اخلاق' ہے اور اس شعبہ میں انسانی طبیعت کے ان نازک مسائل کو چھٹرا گیا ہے جو نہایت باریک ہونے کے با وجود زندگی پر گہرے اثرات مرتب کرتے ہیں، واقعہ بیہ ہے کہ انسان اپنی ظاہری زندگی ہیں جو پچھ کرتا ہے وہ اس کے اندرونی اخلاق کا عکس ہوتا ہے، لہذا قرآنِ کریم نے ان اندرونی اخلاق سے متعلق بھی بڑے مفصل احکام دیے ہیں اور انسان پرفرض قرار دیا ہے کہ وہ تواضع، ایثار، مروت، سخاوت، شجاعت، مخل اور بربادی جیسے اچھے اوصاف سے آراستہ ہو اور تکبر، خود پسندی، غصہ، حمد، اور بربادی جیسے اچھے اوصاف سے آراستہ ہو اور تکبر، خود پسندی، غصہ، حمد، بغض، عداوت، بخل، بزدلی اور عجلت پسندی جیسے برے اخلاق سے اپنے آپ لغض، عداوت، بخل، بزدلی اور عجلت پسندی جیسے برے اخلاق سے اپنے آپ کو بچا ئے، یہ کام چونکہ بڑا مشکل، نازک اور باریک ہے اور محض نظریاتی تعلیم سے یہ مقصد حاصل نہیں ہوتا، اس لیے قرآنِ کریم نے یہ بتایا ہے کہ انبیاء علمالے کو دنیا ہیں بھیجا جاتا ہے کہ وہ عملی طور پر لوگوں کی اخلاقی تربیت کریں اور



<sup>(</sup>۱) سورة المائدة (۳۲).

انبیاء کرام بلالے انہاء کر ام بلالے انہ کے بعد ان کے سچے پیروکاریہ پنجمبر انہ فریضہ ادا کرتے ہیں،

اس لیے اخلاقی تربیت کے لیے ہر مسلمان کی ذمہ داری ہے کہ وہ انبیاء کے سچے

متبعین کی صحبت اختیار کر کے ان سے یہ ملی تربیت حاصل کرے۔ ارشاد ہے:

چنانچہ اس عملی تربیت کا بہترین طریقہ یہی ہے کہ انسان ایسے لوگوں کی صحبت اختیار کرے جو پہلے سے تربیت یافتہ ہوں اور ان کے اخلاق پاک صاف موں۔ اللہ تعالی ہم سب کو اس قرآنی دستورِ حیات پر کما حقہ عمل پیرا ہونے کی توفیق بخشے اور اس کے دنیوی اور اُخروی فوائد سے مستفید فرمائے۔ آمین۔

وآخى دعوانا أن الحدى لله رب العالهين





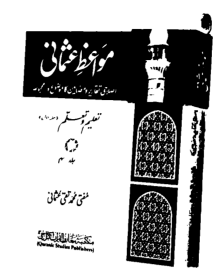


(١)سورةالتوبةآيت(١١٩).

277

م وطعمال

إصلاحي تقارير ومضامين كا موضوع وارمحبُوعه



شیخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے جملہ مواعظ ،خطبات اورتحریرات کا تخریج کا سخت موسوع وار مجموعہ ہے، اس مجموعہ میں حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی درج ذیل کتب کا استیعاب کیا گیاہے:

- - 🕸 فردکی اصلاح 🚳 اصلاح معاشره 🕲 تربیتی بیانات 🕲 ذکروفکر

the Islamic Months

#### اس کےعلاوہ

انعام البارى 🕸 اسلام اور جمارى زندگى 🕸 انعام البارى 😵

🕸 تقريرترمذي 🕸 جهانِ ديده 🚳 سفر درسفر

🕸 دنیامرےآگے 🕸 اسلام اور جدید معاشی مسائل 🕸 ہمار امعاثی نظام

کے نتخب مضامین ، ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شامل شدہ ، اور بعض صوتی صور توں میں محفوظ شدہ حضرت والا دامت برکاتہم کے بیانات وخطبات کو شامل کیا گیا ہے، جس سے علماء، طلباء، خطباء اور نام پڑھے لکھے حضرات بآسانی استفادہ کرسکتے ہیں۔



